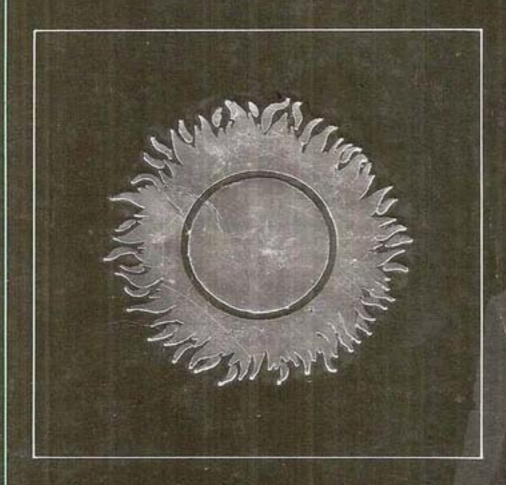
آدام شاف

# جهان به کجامی رود؟

پیامدهای اجتماعی انقلاب صنعتی دوم

ترجمه

فريدون نوائي





telegram.me/ecolib

جهان به کجا می رود؟

## آدام شاف

# جهان به کجا می رود؟

پیامدهای اجتماعی انقلاب صنعتی دوم

telegram.me/ecolib

ترجية **فريدون نوائي** 



#### این کتاب ترجمهای است از:

# Adam Schaff Wohln führt der Weg?

Die gesellschaftlichen Folgen der zweiten industriellen Revolution Club of Rome und Europa Verlag, Wien, 1985



آدام شاف

جهان به کجا می رود؟

پیامدهای اجتماعی انقلاب صنعتی دوم

ترجمه فريدون نوائي

چاپ اول (ویراست دوم) بهار ۱۳۷۵، حروف نگاری و نظارت بر چاپ دفتر نشر آگه

ليتوكراني گوهرنگ، جاپ نقش جهان، صحافي هما

تعداد: ۲۲۰۰ جلد

همهٔ حقوق چاپ و نشر این کتاب محفوظ است

شانک ۲-۲۷-۳۱۶ ISBN 964-416-027-4

|     | فهرست مطالب                                  |
|-----|----------------------------------------------|
| ٧   | پیشگفتار                                     |
| 1   | به جای مقدمه                                 |
|     | بخش یکم                                      |
|     | پیامدهای اجتماعی انقلاب علمی ـ فئی معاصر     |
| 40  | ۱ ـ پیش فرضهای سه انقلاب علمی ـ فنی          |
| 44  | ۲ ـ دگرگونی شکلبندی اقتصادی جامعه            |
| ۵۳  | ۳_دگرگونی شکلبندی اجتماعی جامعه              |
| 89  | ۲_دگرگونی شکلبندی سیاسی جامعه                |
| 40  | ۵۔دگرگونی شکلبندی فرهنگی جامعه               |
| 110 | ۶_ملاحظاتی دربارهٔ ویژگیهای کشورهای جهان سوم |
|     | بخش دوم                                      |
|     | فرد در جامعهٔ انفورماتیک                     |
| 129 | ۷_فرد و جامعه                                |
| ٥   |                                              |

| 100 | ۸-انسان در جستجوی معنایی برای زندگی |
|-----|-------------------------------------|
| 140 | ۹ ـ انسان در جستجوی سبک زندگی       |
| 191 | ۱۰ ـ انسان در جستجوی یک نظام ارزشی  |
|     | پیگفتار                             |
| Y•V | تحقق یک جامعهٔ آرمانی ۔اماکدامین    |

#### پیشگفتار

### نوشتهٔ الکسائدر کینگ، رئیس باشگاه رم

نام باشگاه رم در دوازده سال اخیر به سبب انتشار یازده گزارش دربارهٔ مسائل عمومی و مهم جهان، که باگزارش معروف «محدودیتهای رشد» آغاز شد، به سر زبانها افتاده است. کلیهٔ این گزارشها برای باشگاه رم تهیه شده است، ولی نه به وسیلهٔ آن. علت این تأکید مهم است؛ ما یک گروه صد نفره از کشورهای مختلف و با خاستگاههای گوناگون هستیم. گروه ما از دانشمندان و انسانگرایان نه کارخانه داران غربی و اندیشمندان جهان سوم، کاپیتالیستها و کمونیستها تشکیل شده است. درحالی که انتظار و افق کاپیتالیستها و کمونیستها تشکیل شده است. درحالی که انتظار و افق مشترکی ما را به آیندهٔ بشریت پیوند می زند و بر سر مسائلی که دارای فوریت خاصی اند و به گفتوشنود گسترده و عمومی نیاز دارند، فوریت خاصی اند و به گفتوشنود گسترده و عمومی نیاز دارند، به سهولت با هم کنار می آییم، ولی در عین حال دارای نظرهای مختلفی برای حل این مسائل و مشکلات هستیم. از این رو، معمولاً حتی سعی هم برای حل این مسائل و مشکلات هستیم، به این بسنده می کنیم که مسائل را عمیقاً بر رسی و تجزیه و تحلیل کنیم و چنان شرح دهیم که دلایل

1. Limits to Growth

2. Die Humanisten

هر موضوع به حد کافی روشن شود و جایی برای ابهام باقی نماند.

ما همچنان در نظر داریم گزارشهایی دربارهٔ مسائل مهم و اساسی، که به علایق و منافع عموم مربوط می شوند، منتشر کنیم. گزارش بعدی ما بررسی هایی است دربارهٔ آیندهٔ اقیانوسها که به اهتمام الیزابت مان بورگز اتهیه خواهد شد. معمولاً تهیهٔ این نوع بررسی ها و گزارشها یا به وسیلهٔ اعضا صورت می گیرد و یا به متخصصان دیگری واگذار می شود؛ ولی به هر حال این افراد باید مورد تأیید کمیتهٔ اجرایی باشگاه قرار گیرند. در مورد یکایک گزارشها و بررسی ها باید هدف این باشد که تجزیه و تحلیل یک وضعیت یا مسئلهٔ معین به ارتقای آگاهی عمومی و ایجاد اشراف کلی در باب همان موضوع بینجامد و بدین طریق بر سیاست و به تبع آن بر عملکر د سیاسی تأثیر بگذارد.

توجه اساسی باشگاه رم از جمله معطوف به مسائلی است که ما آن را مسائل جهانی می نامیم، منظور آن مسائلی است که در جوامع امروزی، به علت تأثیرات منقابلی که بر روی هم دارند، موجب پریشانی و تضادهایی می شوند؛ نه تنها این مسائل را نمی توان منفک از یکدیگر در نظر گرفت، بلکه نمونه های فراوانی را می توان برای چنین فعل و انفعال و تأثیرگذاریهای متقابل ذکر کرد. به عنوان مثال، تراژدی تودهٔ مردم گرسنه در برخی از کشورهای آفریقایی، مجموعهٔ بغرنجی را تشکیل می دهد که عوامل سیاسی، اقتصادی، فنی، شناخت محیط زیست و مسائل اجتماعی از جمله عوامل مؤثر در آناند. این پدیده، به هیچ وجه، صرفاً یک فاجعهٔ اقلیمی نیست، بلکه مسائل و عوامل گوناگونی را، از قبیل کثرت جمعیت، کمبود و نبود منابع به علت خشکسالی های پیشین که منجر به سترونی و

بي حاصلي اراضي شدهاند، فقدان زير ساخت اقتصادي و سياست عقلاني در زمینهٔ بازسازی، دربر میگیرد. از همه مهمتر وجود فقر فرایسنده و تحقیر کنندهای است که بر خورد کارساز با ایس و ضعیت نابسامان و تزلزل آفرین را ناممکن می سازد. مشابه همین مجموعهٔ پیچیده را می توان در ارتباط با مواردی از قبیل تأمین انوژی، از بین رفتن جنگلهای استوایی، انفجار جمعیت، از میان رفتن محیط زیست، مشکل تأمین مواد خذایی، دگرگونی در تقسیم بینالمللی صنایع و کار، مشکل دسترسی نداشتن به آب و غیره مشاهده کرد. شاید یکی از خدمات ارزندهای که باشگاه رم موفق به ارائهٔ آن شده است، شناخت و، در صورت امکان، ارزیابی فعالیتهایی است که برای حل معضلات و مشکلات جهانی شده است. آرزو میکنیم بتوانیم برای تحقق این اهداف گهگاه رسالاتی منتشر سازیم، نه با هدف تأثیرگذاری سیاسی، بلکه برای تشریحکردن عواملی که در زمینه های گوناگون موجب جهل و بی اطلاعی اند. این مسائل در سلسله گزارشهایی با عنوان «مجموعهٔ دانستنیهای باشگاه رم کوششی برای درک مسائل جهان» انتشار خواهد یافت.

یکی از تازه ترین گزارشهایی که برای باشگاه رم تهیه و به رشتهٔ تحریر در آمده است، کتاب میکروالکترونیک و جامعه مبهسوی روزهای بهتر و یا بدتر است که به وسیلهٔ آدام شاف و گونتر فریدریشز تدوین شده و در سال ۱۹۸۲ انتشار یافته است. شاف در مؤخرهای که بر این کتاب نوشته است نظرهای خود را دربارهٔ تأثیرات اجتماعی درازمدت این تکنولوژی جدید، به ویژه در پیوند با مسئلهٔ اشتغال و اوقات فراغت و با ملاحظاتی در بساب

The Club of Rome Information Series-Contributions to the Understanding of the World Problematique.

<sup>2.</sup> Microelectronics and Society\_for Better or for Worse.

پیامدهای محتمل آن بر آموزش و بیرورش، ارائیه کرده است. شاف در رسالهٔ «به کدام سو می رویم» در همین زمینه کار کرده است، ضمن اینکه به برداشتهای عمیقتر و گسترده تری رسیده است. کتاب میکروالکترونیک و جامعه، حاوی پیام مهمی است که هم افراد تصمیم گیرنده و هم افکار عمومي مطلع را مورد خطاب قرار ميدهد. در اين كتاب بر امكانات فوق العاده ای، که این تکنولوژی برای سعادت و رفاه بشریت دارا است، تأكيد شده است؛ هرچند كه طبيعتاً معضلات و مسائل بي شمار و خطيري که مستلزم این گذار رادیکال اجتماعی است البته اگر قرار بر این باشد که كليهٔ امكانات نوين تحقق پابند ــ نيز گوشزد شده است. در واقع اين رساله عمدتاً درخواستی است از دولتمردان و حکام تا به افقهای دورتر بنگرند، معضلات را قبل از اینکه بحران آفرین شوند بشناسند و با حمایت افکسار عمومی مطلع از موقعیت و مزیتی که این تکنولوژی نوین با خود به ارمغان خواهد آورد، با هدف سازماندادن بهتر جامعه، با احتیاط و بهنحوی آگاهانه بهره جویند. و کاری نکنند که به صورت منفعل و فقط بعد از حدوث واقعه، به فكر انطباق با شرايط جمديد بيفتند و رويكردهايي را جستجو کنند که هدفمندی آنها با تأخیر آشکار خواهد شد.

اگر این پیام به مخاطبان آن رسیده باشد تکرار آن به شکل دیگر بی معناست. با این حال ریشه یابی برخی ملاحظات و تعمیم آنها امری بسیار مهم و واجد ارزش است. این کتاب همین هدف راوجههٔ همت خود قرار داده است. درواقع قصد این کتاب همین است. بنابراین، این نبوشنه یک سند سیاسی نیست، بلکه عمدتاً بازتاب اندیشه و نظریات یک عقل سلیم و سالم است که مطالعه و بررسی جدی تر جوهر و مضمون جامعهٔ

<sup>1.</sup> Where are we Heading for.

نوین و در حال تکوین را، که امواج تکنولوژی جدید آن را دربر خواهد گرفت، ترغیب و تشویق میکند. قصد این کتاب اشاراتی به اهل نظر، اندیشمندان و عامهٔ مطلع در باب چشمداشتن به آن جهانی است که آنان و فرزندانشان در سالهای آینده از آن لذت خواهند برد و یا آن را باید تحمل کنند. دلمشغولی مؤلف بهمراتب از مسئلهٔ کار و شغل، که در نوشتههای قبلی اش مد نظر و بررسی قرار گرفته بود، فراتر رفته و شامل مسائلی از قبیل تعلیم و تربیت و فرهنگ غور و اندیشه در باب سبک زندگی و بررسی بار فرهنگی «معنای زندگی» است. مؤلف به نحو جالبی به پیش بینی دربارهٔ تأثیر تکامل آیندهٔ جوامع بشری بر تفکر مذهبی و نیروی جاذبهٔ مذهب بر افراد پر داخته است؛ ضمن اینکه در کنار مطالب مذکور مباحثی دربارهٔ ساختار سیاسی جوامع آینده مطرح شده است که در ضمن ضمن دربارهٔ ساختار سیاسی جوامع آینده مطرح شده است که در ضمن ضمن و در وی بودن گاهی ناخوشایندند.

پروفسور شاف از برجسته ترین اندیشمندان مکتب مارکسیستی است. از اینرو، وی بناگزیر به مسائل و تأثیرات تکنولوژی جدید با دید و تأویلات مارکسیستی نگریسته است. شاید برخی از خوانندگان این کتاب در نگاه اول تعجب کنند که باشگاه رم نوشته ای با این مشخصات را مورد تأیید قرار داده است. اما درواقع نکتهٔ دیگری است که باید تعجب برانگیزد، و آن جمع وسیع و شاخصی مثل باشگاه رم است، که نمایندگان برجستهٔ فرهنگها و اید تولوژیهای زیادی را دربر میگیرد و تاکنون برجستهٔ فرهنگها و اید تولوژیهای زیادی را دربر میگیرد و تاکنون برده است. از سوی دیگر، واقعیت این است که این کتاب فاقد هرگونه جذمیت و تعلیمات و نظرهای متعصبانه است. حیرت آور ترین و واقعا مطبوع ترین نکته برای یک فرد غیر مارکسیست مثل من نتیجه گیریی است که پروفسور شاف در پایان این نوشته به آن رسیده است که تقریباً به طور

كامل با نظريات من همخوان است؛ هرچند از زاويهاي كاملاً متفاوت.

مؤلف در مجموع خوش بین است. وی بنای کار را بر این می گذارد ـو باید هم چنین کند ـ که یک فاجعهٔ هستهای روی نخواهد داد. وی همچنین می پذیر د که خودکاری [اتوماسیون] در تولید و خدمات به رشد و از دیاد قابل توجه ثروت منجر خواهد شد. بهنظر وی این ثروت روزافزون باید در نهایت، بدون توجه به نوع نظام اجتماعی و با در نظر گرفتن حد معینی از عدالت توزیع شود که این خود رفاه کشورهای صنعتی را تضمین خواهد کرد. برو فسور شاف پیش بینی می کند که در یک محدودهٔ زمانی بین بیست تا سی سال آینده کار یدی، به مفهومی که پرولتاریا به معنای سنتی آن در گذشته بدان می پرداخت، از میان خواهد رفت و شاید تحقق این فراگرد بیش از آن به درازا کشد که وی پیش بینی کرده است، ولی چنین دورنمایی وجود دارد و ممکن است به میزان زیادی طرز تلقی و برداشت از امبور سیاسی، همچنین اجتماعی و نظامهای تعلیم و تربیت را دگرگون کند. قطعاً كشورهاي ماركسيستي جزو أخرين جوامعي نخواهند بودكه شاهد ايسن رخداد خواهند بود. با این حال پروفسور شاف متذکر میشود که از میان رفتن ساختار طبقاتي، به آن نحو كه امروزه وجود دارد، به احتمال قريب به یقین موجب پیدایش اقشار اجتماعی جدیدی خواهد شد، مانند دارندگان دانش و گروهی که فاقد آناند، و یا اتحاد جدیدی بین دانشمندان از یک سو و محافل نظامی و صاحبان قدرت از سوی دیگر. کلیهٔ این فعل و انفعالات بايد دقيقاً مورد توجه قرار گيرند.

بکی از جنبه های کتاب که بیش از هر چیز انسان را به تفکر و اندیشه وامی دارد، بررسیها و تأملاتی است دربارهٔ تأثیرگذاری جوامع انفورماتیک در حال پیدایش بر ساختار قدرت و تحولات عام سیاسی کشورهای سرمایه داری و مارکسیستی که به طور جداگانه انجام شده است. پروفسور

شاف در مبورد کشبورهای سرمایه داری بر ایس عبقیده است که رونند تسحولات آیسنده مسوجب بسیدایش نوعی سسرمایه داری محدو دتر و تعدیل یافته تر می شود. ولی وی از بابث دورنسمایی که در آن شرکتهای چندملیتی و فراملیتی نمه تنها موفق بمه ایجاد انحصار اطلاعاتی، بملکه همچنین موفق به کسب آنچنان کارایی شوند که بتوانند از موقعیت جدید خود سوءاستفاده كنند، در تشويش و اضطراب است. به عقيده پيروفسور شاف تکامل میکر والکتر ونیک بیدایش دموکراسی ناب و واقعی به معنای انتقال همه جانبهٔ قدرت و واگذاری تصمیمگیری به مردم، تـمرکززدایـی فرایند تولید و از دیاد مسئولیت و آزادی افراد را در تشکلهای اجتماعی امکان پذیر خواهد کرد. چنین روندی ممکن در عین حال وسیلهای برای کسب، حفظ و تمرکز قدرت شود که این خود به دیکتاتوریهای بسیار متمرکز و توتالیتر از نوع «برادر بزرگ» امی انجامد. در جریان این تکامل و تحول لحظهای پدید خواهد آمد که امکانات شاخه شاخه خواهند شد و بدیل های سیاسی گوناگونی چهره خواهند گشود: راه حلهایی که برخی قابل قبولاند و برخی فقط ظاهری منطقی دارند. برخی از این بدیل ها به تو تالیتاریسم و برخی به دموکراسی واقعی راه خواهند برد. انسان در مورد جو امع مارکسیستی نیز به همین نتیجه گیری می رسد؛ هرچند با ارائهٔ حجت و استدلال دیگری. آنچه گفته شد، می تواند درسی برای کاخ سفید و همچنین کرملین باشد. می توانیم هر قدر دلمان بخواهد دربارهٔ دیکتاتوری پرولتاریا بحث کنیم، اما اگر پرولتاریایی دیگر وجود نداشته باشد اینگونه بحث ها چه سودي خواهد داشت.

در بخشی از کتاب نکات جالبی دربارهٔ تأثیر تکنولوژی نوین بر

کشورهای به اصطلاح جهان سوم وجود دارد. با این حال، رویکرد به این مسئله مستلزم بررسی جامع تر و عمیقتری است؛ چراکه در دهههای آینده و در پی رشد فوق العادهٔ جمعیت، که هم در حال حاضر و هم در آینده ادامه خواهد داشت، سیارهٔ زمین با معضلات بی شماری مواجه خواهد شد. در اوایل قرن آینده بیش از هشتاد در صد اتباع جهان در کشورهای جهان سوم سكونت خواهند داشت. اين فشار روزافزون جمعيت باعث مهاجرتهاي تودهوار و پیامدها و پدیدههایی خواهد شد کنه منمکن است بر نامههای بسيار عميق و دقيق طراحي شده ملل صنعتي امروز جهان را به ورطه نابودی بکشاند. درواقع امکان نخواهد داشت که جوامع صنعتی بـتوانـند رفاه کنونی را تجدید و تمدید کنند، مگر اینکه بهطور همزمان تغییرات چشمگیر و بنیادینی در نظام جهان رخ دهد و فقر و محرومیت تودههای مردم پیرامون کشورهای صنعتی حداقل تعدیل شود و بدین طریق بهطور نسبی و تا حد معینی نوعی هماهنگی در سطح جهان برقرار گردد. البته تحقق چنین تصوری بدون فرسایش و تخریب «جنزیرهٔ رفاه» میسر و ممكن نخواهد بود. اين يك مسئلة بسيار اساسي است كه البته از چارچوب این کتاب فراتر می رود. ولی به هر روی مسئله ای است که در ایس کتاب مورد توجه و تأکید قرار گرفته است و از سوی باشگاه رم هم نسمی توانید ندیده گرفته شود.

تأملات فلسفی، که در بخش دوم کتاب مطرح شده است، اهمیت کمتری از بحث و جدلهای اجتماعی اسیاسی نامبرده ندارند. در این مورد هم امکان انتخاب راه حلهای متعددی وجود دارد. جامعهٔ انفورماتیک می تواند در گسترهای زمینه ساز ارضا و رضایت شخصی شود که در حال حاضر ناشناخته است. از سوی دیگر، نیازهای انسانی صرف نظر از حوایج مادی صرف بدون احساس مشارکت در سرنوشت بشری و دارابودن

آرمان نمی تواند ارضا شود. نبودن حس مشارکت و آرمان ممکن است یکسره به خمودگی، ناخویشتنی و خلا هستی بینجامد. چنین روندی ممکن است، بدون شک، سببساز درگیریها و خشمهای فروخورده اجتماعی شود. به سادگی می توان تشویش و دلمشغولی آدام شاف را در مورد «معنای زندگی» و، علاوه بر آن، دربارهٔ ارزشها فهمید و درک کرد. در ضمن بسیار جالب است که نوشتهٔ یک مارکسیست را در مورد پیشبینی افزایش جاذبهٔ مذهب و فعالیتهای معنوی بخوانیم؛ هرچند مذهبی نه به شکل سنتی بلکه انطباقیافته با واقعیتهای روز. مردان و زنان در هر مربوط به معنا و هدف هستی خواهند داشت. تکامل تفکر علمی بر رمز و مربوط به معنا و هدف هستی خواهند داشت. تکامل تفکر علمی بر رمز و راز حیات می افزاید و عجز تکنولوژی معاصر به صورت گریزناپذیری یادآور حد و مرزهای اندیشهٔ بشری، میرا بودن ما و کمبودهای خرد ما است. از این رو، باعث تعجب نخواهد شد اگر در زمینهٔ اسرار حیات به مسائل اعجاب انگیز و خیال پردازی های بدیع بر بخوریم.

رازمندی کامپیوتر از میان خواهد رفت. نسلهای آیسنده کامپیوتر را به مثابهٔ جزء لاینفک بدیهی و مفید زندگی روزمره به شمار خواهند آورد. از این رو، بسیار به موقع خواهد بو دکه آثار اجتماعی چنین تحول و تکاملی را جدی تلقی کنیم و این آثار و عوارض از سوی کسانی تحقیق و بررسی شود که جامعه را هدایت میکنند. این کتاب حصول این هدف را وجههٔ همت خود قرار داده است.

ياريس، ژانويهٔ ۱۹۸۵

#### بهجاي مقدمه

کتابی که هماکنون در دست دارید در مورد آینده شناسی جامعه است، البته نه آیندهای چندان دور. این بررسی بیست تا سی سال آینده را مد نظر دارد. این نحوهٔ نگرش به آینده به خطرناکترین نوع اشتغال تعلق دارد، چراکه صحت و سقم تزهای مطرح شده به سرعت به محک آزمایش درمی آیند. با این حال، این دورنمای کوتاهمدت امکان اجتناب از بهدام افتادن و درگیر شدن با مجهولات آینده شناسی را میسر میسازد و نویسنده را به استدلال دقیق و مشخص در زمینهٔ دورنمایی که طراحی کرده است، مقید مى كند. اين نه تنها موجب جلب تفاهم خواننده مى شود، بلكه در عين حال امكاناتباتونفي مضمون وجوهرانديشههاي ارائه شده رابه وجودمي آورد. این سؤال «جهان به کجا می رود؟»، به ویژه اگر پویایی تکامل در اسعاد اجتماعی مد نظر قرار گیرد، همواره وسیعترین تودهٔ مردم این جهان را به خود مشغول کرده است. ضمن این که باید اذعان کرد که طرح چنین يسرسشي آشكارا هراس انگيز است. كليهٔ انسانهاي اهل انديشه و صاحب نظر دریافته اند که این جهان در سطح گستردهای دستخوش دگرگونی شده است. این دگرگونی نهتنها تکنولوژی، بلکه تمامی حیات اجتماعی را دربر گرفته است. حال با توجه به اثرات اضطراب آور این فعل و انفعالات حمانند خطر بروز جنگ، بحرانهای اقتصادی ادواری و بیکاری گسترده این سؤال به طور جدی مطرح است که این فرایند به کجا منتهی می شود و به چه چیزی می انجامد؟ با توجه به ایجاد شکاف در ارکان اید ئولوژیهای سنتی و نظامهای ارزشی مر تبط با آن، و نیز بحرانهای متعدد و ژرفی که این مکاتب با آن روبرو هستند، انسانها با نگرانی عمیقی حس می کنند که این به هم ریختگی با دادن پاسخهای ابهام برانگیز و نامطمئن تشدید هم می شود. درواقع یکی از علل پیدایش انسان مذهبی در زمان معاصر، در صور گوناگونش، از همین روست. من حتی معتقدم که علت آن بیم از آیندهٔ پرابهام و پرمخاطره و تسکینی است که ایمان مذهبی در مقابل بیم از آیندهٔ پرابهام و پرمخاطره و تسکینی است که ایمان مذهبی در مقابل این و حشت زدگی بشارت می دهد؛ آن هم در دورانی که انسان می توانست تصور کند که فرایند پرخروش توسعهٔ علوم بر مذهب سایه خواهد افکند.

پس ۱۹جهان به کجا می رود؟ سؤالی است که مضمون ایس کتاب را تشکیل می دهد. طبیعتاً هدف این نیست که به این پرسش پاسخی تعهدآور داذه شود بخنین کاری حداقل غیر عقلانی است به اهم سعی در ایس خلاصه می شود که مسائل را تا جایی که می توانیم دقیق بیان کنیم و به مشکلات و احیاناً راه حلهایی جایگزین اشارهای داشته باشم. پس آنچه در پیوند با مشکلات گفته می شود، باید به منزلهٔ آرا در نظر گرفته شود. در حالی که مایلم راه حلهای مطرح شده به مثابه فرضیات تلقی گردد. بدین طریق هدف این نوشته دارای ابعاد محدود اما مهم است.

در این بررسیها مایلم بنا به ملاحظاتی حتی الامکان طیف وسیعی از خوانندگان مخاطب قرار گیرند. از این رو کوشیده ام تا از گرفتار شدن در دو «دام»، که در کمین ماست، اجتناب ورزم.

اولین دام این است که به بررسی تخصصی ـ علمی کشیده شویم؛

هرچند تعداد کثیری از مسائل مطرح شده در این کتاب در این راستاست. البته يرهيز از كشيده شدن به اين جهت فقط به علت وجود رسالات بسيار زیاد علمی در ایس موارد (بهعنوان مثال در زمینهٔ انفورماتیک، میکروالکترونیک، مهندسی ژنتیک و یا انرژی هستهای) نیست. ضمن اینکه قصد این کتاب هم این نیست که به توصیف عامیانه علمی مسائلی بپردازد که اساس توسعهٔ کنونی را تشکیل میدهند؛ زیرا همانگونه که متذکر شدم ــ این مطالب را می توان در نوشته های علمی بسیار مفصل و کثیری که وجود دارد یافت. غیر از آنچه گفته شد علت اصلی این است که اگر فردی به موضوع خاصی علاقه مند باشد می تواند مطالب مورد توجه خود را بیابد و مطالعه کند. بنابراین هدف ما عمدتاً به این محدود می شود که حدو مرز این مسائل را مشخص کنیم و بر پیامدهای اجتماعی آن تأکید ورزیم؛ یعنی نکاتی که در نوشته ها و جزوات علمی بهندرت مورد توجه قرار گرفتهاند البته با توجه به هدفی که ما برای خود انتخاب کر دهایم. ضمن اینکه ما اصولاً از علمیت بخشیدن مصنوعی به مسائل پرهیز ميكنيم؛ زيرا چنين عملي به وجههٔ علمي موضوع مورد بحث آسيب وارد مے کند۔

دومین دامی که مایلم از گرفتار شدن در آن اجتناب کنم، این است که این نوشته رنگ و بوی ایدئولوژی مشخصی به خود بگیرد؛ به عبارت دیگر، نمی خواهم نظرهای مطرح شده از جانب ما با تفاسیر و تعمیمهای ایدئولوژیهای موجود مرتبط شود و در راستای آنها قرار گیرد. طبیعتا روشن است که هیچکس نمی تواند این نوع بررسیها را از نظام ارزشی مورد تأیید خود و نیز ایدئولوژی درونی شدهٔ منطبق با نظام ارزشی اش مجزاکند. با ایسن همه، مایلم برای جلوگیری از هرگونه سوء تفاهم در مورد نادیده گرفتن مفهوم پرمایهٔ «ایدئولوژی» تأکید کنم کمه من ایس مقوله را نادیده گرفتن مفهوم پرمایهٔ «ایدئولوژی» تأکید کنم کمه من ایس مقوله را

براساس «عقل سلیم» بهمثابه مجموعه ایده ها و نحوهٔ نگرش و کر دار انسانها در نظر می گیرم که این خود متکی بر یک نظام ارزشی پذیرفته شده است و بر همین مبنا عملکردهای اجتماعی مشخص، که برای یک آرمان معین اجتماعی لازم است، تعین می یابد. در ضمن باید بین غور و اندیشه در مورد این مسائل در یک خیلاً اید تو لوژیک محض حجیزی که به پذیرش یک اصل موضوعهٔ موهوم می انجامد ـ و درخواست برای مدّ نظر قرار ندادن این مقولات به صورت کاربر دیک ایدئولوژی معین حزبی، فرق قایل شد. در چارچوب نگرش ما، یعنی اگر بخواهیم طیف وسیعی از خوانندگان را مخاطب قرار دهیم و با توجه به حصلت عام مسائل مطرح شده در این کتاب، تحقق این خواست به یک ضرورت تبدیل می شود. بنابراین در نظر دارم تا این مسائل را به مثابه پرسشها و دل نگرانیهای خاص مورد توجه قرار دهم و بر آنها تأكيد كنم؛ مسائلي كه به اين يا آن صورت در خیلی از ایدئولوژیهای معاصر، هرچند نه در همه، جمای ویبژهٔ خود را دارند. این مقولات حاوی مقدار معینی ارزش اند؛ ارزشهایی که غنای مضامین عصر ما را تشکیل میدهند. البته طبیعی است که هنگام تـجزیه و تحلیل مسائل بهمثابه یک مارکسیست دارای اندیشه و تفکر مارکسیستی باشم؛ هرچند نه به این معناکه در تلاش برای دادن پاسخ به سؤالات مطرح شده به تبعیت صرف از مارکسیسم حی و حاضر بپردازم و یا اینکه دامنه و افق تفكرم را محدود به قلمرو ماركسيسم كلاسيك كنم. معضلات متعدد و جدیدی، بهویژه در حیطهٔ مسائل فردی انسان، بهوجود آمده است که باید ابتدا به بیان آید تا با ارائهٔ راه حلهای نوین در جهت حل آنها تلاش بشود.

حال پس از اینکه به صورت بسیار کلی و عام هدف و نحوهٔ نگرش مسائل مطرح شده در این کتاب را توضیح دادم، باید این واقعیت را هم متذكر شوم كه مسئلهٔ جنگ و صلح را، كه بدون شك منبع بزرگترين آلام و نگرانی در جهان است و با توجه به زرادخانهٔ هستهای جدید ابرقدرتها که موجب «بيم و وحشت» شده است، در اين نوشته مورد مالاحظه قرار تدادهام. در نظر گرفتن این موضوع هرگز و هیچگاه ناشی از کماهمیت دادن به أن نيست. بدون ترديد اين مسئله اساسي ترين معضل عصر ماست و سؤال سرنوشتسازی است دربارهٔ «بودیا نبود» بشریت. یگانه علت عدم طرح این مطلب واضح و بدیهی بودن آن است؛ بهنحوی که انسان کار دیگری نمی تواند بکند جز اینکه آن را بر زبان جاری کند؛ چیزی که بهمثابه «توضیح واضحات» در این مقدمه در حال انجام آن هستم. در ضمن باید گفته شود که تلاش برای جلوگیری از وقوع جنگ، جنگی که ناگزیر فاجعهای برای بشر است، از جانب همگان، حداقل به صورت نظری، مورد تأیید قرار گرفته و میگیرد. به هر حال تمامی غور و تفحص مبنی بر اینکه آیا واقعاً موفق به جلوگیری از بروز جنگ میشویم یا نه چیزی جز حدس و كمان نمى تواند باشد. با اين حال شخصاً به امكان وقوع چنين جنگى و اینکه چنین امری در پی یک عمل آگاهانه و به دنبال در دست گرفتن ابتکار برای وارد آوردن «نخستین ضربه» ایجاد شود، آن هم با تـوجه بـه ایـنکه طرفین درگیری به نتیجهٔ این خودکشی واقفند، اعتقاد ندارم. بنابراین هدف این نیست که تزها و فراخوانهای گویا و مشهود را بار دیگر در این نوشته تکرار کنم؛ مسئله بر سر این است که به جای حرف زدن، عمل شود و افکار عمومي براي حفظ صلح تجهيز گردد. فقط در محدودهٔ اين معناست كه هرگونه مکررگویی قابل قبول و توجیه است. ولی فعالیت و تلاش برای تحقق یک هدف مشخص چیزی سوای کتاب نوشتن دربارهٔ مسائل عام عصر ماست. دربارهٔ آینده، در یک چنین کتابی، باید این اعتقاد وجو د داشته باشدكه خرد وعقل سليم حتى اكر فقط به دليل ترس از پيامد فاجعه آميز جنگ باشد ـ نهایتاً پیروز خواهد شد. اگر براثر این یا آن علت ـ حتی یک تصادف ـ جریان شکل دیگری پیدا کند، هرگونه تنجزیه و تنحلیل تحولات آینده پیشاپیش بی معناست. حال با اینمان به پیروزی خرد و پذیرفتن این مسئله به ارائهٔ مطالب این کتاب می پردازم.

آدام شاف

## بخش یکم

پیامدهای اجتماعی انقلاب علمی \_ فنی معاصر

### پیشفرضهای سه انقلاب علمی .. فنی

در تجزیه و تحلیلهای مارکسیستی رسم بر این است که نخست فرایند تولید و سپس پیامدها و دستاوردهای علمی ـ فنی مر تبط با آن مد نظر قرار می گیرد و این روش را مدیون مارکسیسم هستیم، ولی برای درک و تبیین رخدادهایی که امروزه با آن مواجهیم و همچنین پیگیری روند آتی آن که به احتمال قریب به یقین قابل پیش بینی است الزاماً نباید مارکسیست بود. صرف نظر از این که تئوری مارکسیستی تأثیرات متقابل زیربنا و روبنا و پیامدهای آن پذیرفته شود یا نه برای هر آشنا با مقولههای جامعه شناختی معاصر روشن است که انقلاب تکنولوژیک و باز تاب آن در فرایند تولید و خدمات، نغییرات مناسبی را در زمینهٔ روابط اجتماعی افراد به دنبال خواهد داشت. از طرفی، امروزه دگرگونیهای شتابان علم و صنعت و ارتباط عینی آن با دومین انقلاب صنعتی را، که شاهد رشد فزایندهٔ آن ارتباط عینی آن با دومین انقلاب صنعتی را، که شاهد رشد فزایندهٔ آن

امروزه، به این امر که همهٔ ما در بمجبوحهٔ یک انتقلاب بسیار پویا و رشدیابندهٔ میکروالکترونیک به سر می بریم چندان آگاهی نداریم؛ درحالی که این انقلاب هماکنون از همه سو ما را احاطه کرده است. کسانی که با

تکنولوژی جدید سروکار دارند، با تازههای علم و صنعت از اشیای کو چک زندگی روزمره، مانند ساعت کوارتز، ماشین حساب جیبی که به تقویم و ساعت شماطه دار هم مجهز است، تلویزیون رنگی یا مجهزترین وسايل أشيزخانه، يخچالهاي مدرن، ماشين رختشويي، ماشين ظرفشویی و مانند آن، گرفته تا اشیای بسیار مدرن و پیشرفته، برای مثال كاربرد پردامنهٔ كامپيوتر در صنايع، در زمينهٔ تحقيقات علمي، در زمينهٔ ارتباط از راه دور و در حمل و نقل، در انفورماسیون یا زمینهٔ خدمات، ناآشنا نیستند. علاوه بر اینها، دستاوردهای جالب و شگرف علم و تکنولوژی در زمینهٔ کشفیات غایی یا ایجاد کارخانه هایی کاملاً خو دکار که در آنها «آدم ماشینی»ها جایگزین انسانها می شوند و سرانجام در ز مینهٔ بسیار خطرناک، ولی از نظر نو آوری بسیار مهم جنگ افزارهای مدرن همه و همه نتایج تأثیرات انقلاب میکروالکترونیک و انرژی هستهای هستند. آیا کلیهٔ این واقعیات آشکار و قابل درک عام را می توان انقلاب نامید؟ پاسخ به طور قطع مثبت است. ما امروزه شاهد دومین انقلاب صنعتی دفنی هستيم. ماهيت انقلاب نخست، كه در اواخر قرن هجدهم و أغاز قرن نوزدهم رخ داد، و نیز دستاوردهای آن که امروزه بدون تردید باید آن را بهمثابه انقلاب بپذیریم، عبارت از این بود کمه در تولید نیروی ماشین جایگزین کار بدنی انسان شد (در آغاز نیروی محرکهٔ بخار و سپس عمدتاً نیروی محرکهٔ برق) درحالی که، مضمون دومین انقلاب صنعتی، یعنی انقلاب کنونی، در این نهفته است که دستگاههای خودکار قابلیتهای فکری بشر را تکمیل کرده، گاهی جای آن را می گیرد؛ دستگاههای خودکاری که با موفقیت روزافزونی کار انسان را در زمینهٔ تولید و خدمات از دور خارج می کنند. در مقایسه با نخستین انقلاب صنعتی می توان گفت که انقلاب صنعتی جدید در تکنولوژی تولید اثری شگرف گذاشت و دگرگونیهای

کمّی و کیفی عظیمی در آن به وجود آورد. وجه تمایز این دو پدیده در این است که انقلاب نخست به تسهیل کاربرد و افزایش کارآیی کار انسان منتهی شد، درحالی که انقلاب کنونی و دستاوردهای آن ضرورت کار جسمانی انسان را به طور کلی از میان می برد. با این دگرگونی، اگر انسان، از یک سو، از نفرین خداوندی (طبق روایت کتاب مقدس عمد عتیق)، که محکوم به خوردن نان روزانه از دسترنج خویش است، خلاصی می بابد، از سویی دیگر، گرفتار مشکلات اجتماعی می شود که رهاورد چنین انقلابی است. مشکلاتی که از نبود جایگزینی برای نیروی سنتی انسان ناشی می شود که، از طرفی، بتواند پاسخگوی خواسته های مادی و نیازهای معنوی انسان باشد و «معنای زندگی» بشری را که همواره در تهدید است، هم حفظ کند. این جایگزینی باید در عین حال، هم به منزلهٔ انگیزهٔ فعالیت بشر و هم به منزلهٔ انگیزهٔ فعالیت

با این حال انقلاب میکروالکترونیک و انقلاب صنعتی ـ فنی وابسته به آن فقط یکی از عناصر \_اگرچه مهمترین عنصر \_ تشکیل دهندهٔ موقعیتی است که ما آن را انقلاب علمی ـ فنی معاصر می نامیم. عنصر دوم ایس انقلاب عبارت است از میکروبیولوژی و پیامد آن «مهندسی ژنتیک» ـ

غالباً از قرن بیستویکم به مثابه سده ای که در آن بیولوژی در کلیهٔ فعالیتهای بشر نقش تعیین کننده ای ایفا خواهد کرد نیام می برند چرا که سریع ترین تغییرات درست در این حیطه انجام می گیرد؛ به طوری که برای انسان این امکان فراهم خواهد آمد که نه تنها طبیعت جاندار را به طور کلی زیر سلطهٔ خویش درآورد، بلکه در مورد «مین» خود نیز به دورنمایی رؤیایی و شگفت انگیز دست یابد؛ امری که همزمان خطرات عظیمی در زمینهٔ زندگی اجتماعی به همراه خواهد داشت.

در این میان کشف کد ژنتیک موجودات زنده و پیبردن تـدریجی بـه

معنای آنگام تعیینکنندهای در این زمینه بوده است که به طور روزافزون به دخالت مؤثرتر و عمیقتر انسان در روند قانون تکامل طبیعت جاندار منجر شده است. در اینجاست که امکان کاربرد «مهندسی ژنتیک» مطرح می شود؛ یعنی دگرگون کردن کُد ژنتیک نباتات و موجودات زنده و درواقع بحتی خلق آگاهانهٔ کُدهای جدید؛ نکتهای که کمتر کسی به آن اندیشیده است.

بدین طریق، انسان در زمینهٔ مداوای امراض مادرزادی و یا آفرینش انواع جدیدی از نباتات و حیوانات چشمانداز روشن و مطمئنی می تواند داشته باشد. این موجودات جدید، چه به لحاظ داشتن مقاومت و قدرت انطباق بیشتر با محیط پیرامون و چه از نظر دارا بودن کیفیت نوین، تناسب بیشتری با نیازهای انسان دارند. بدینسان دورنامای دیگری از فاجعهٔ گرسنگی و سوء تغذیهٔ نفوس سیارهٔ ما، یعنی انفجار جمعیت، که در کشورهای به اصطلاح جهان سوم می تواند با شدت بیشتر جهان را تهدید کند، نمایان می شود.

اما از سوی دیگر این فرایند خطراتی نیز در راه تکامل بشر ایجاد خواهد کرد که ما تا به حال فقط در برخی از داستانهای علمی ـ تخیلی به آنها برخورده ایم، یعنی دخالت در محدودهٔ شخصیت انسان، که از طریق این دستکاری می توان افرادی آفرید که خصوصیت اجتماعی آنان بنابر «سفارش» شکل گیرد (مثلاً فرض کنیم که در ارتباط با این یا آن حکومت تو تالیتر انسانهایی طبق «سفارش» تولید شوند)؛ همچنین آفرینش تودهٔ کثیری از افراد با کاربرد تکنیک همانندسازی که از نظر ظاهر و باطن به یکدیگر شبیه باشند.

تمامی این مطالب گرچه بی شباهت به داستانهای دلهره آور نیستند، ولی واقعیت این است که در هر دو راستایی که در بالا بدان اشاره شد

آزمایشهایی در دست انجام است؛ حتی در برخی موارد پیشرفتهایی همم حاصل شده است. فراخوانی زیستشناسان وحشت زده برای متوجه کردن جهانیان به این واقعه و در خواست بیرای دوری جستن از هرگونه تحقیق و آزمایش در این پهنه پیشاپیش محکوم به شکست است (البته نه تنها به این علت که علایق و عملکر د بعضی از تأسیسات نظامی صاحب نفوذ سدی در این راه ایجاد میکند، بلکه برای آن که برخی از كشورهايي راكه ماهيت ارتجاعي دارند برمي انگيزاند). آيا بشر بايد تنها به دلیل خطر سوء استفاده و مخاطرات اجتماعی، که پیشرفت علوم همواره به همراه دارند، از توسعهٔ این فرایند صرفنظر کند؟ چنین وضعی در هر زمینهای کمه عملم پیشرفت کرده است، وجود دارد. در زمینهٔ انقلاب میکر والکترونیک (به مخاطره افتادن چارچوب آزادی شهروندان، رشد سرطانی بوروکراسی قُدَر قُدرت و از همه مهمتر خطر پیدایش سیکاری ناشی از ساختار اقتصادی در پی خودکار شدن تولید) و یا انقلاب در زمینهٔ انرژی هستهای (خطر استفاده از آن برای اهداف نظامی) نیز بر همین منوال است.

اصولاً صرفنظر از جنبهٔ غیرعملی هر فراخوانی [زیستشناسان] که هدفش متوقف کردن تمامی پیشرفت دانش معاصر است، آیا نباید این روش را ارتجاعی خواند که تحقیقات میکروبیولوژیک و مهندسی ژنتیک را، که سعی دارد بر امراضی مانند مونگلی کودکان، سرطان، مرض قند، یا اختلالات روانی مادرزادی غلبه کند، متوقف میکند؟ بدیهی است که نحوهٔ برخورد با این مشکلات نه با متوقف کردن پیشرفت علوم، بلکه، همانگونه که متذکر شدیم، از طریق تدابیر پیشگیرانهای است که بتواند با عواقب منفی این پدیده مقابله کند. هیچ پیشرفتی در دانش بشری به خودی خود ارتجاعی و منفی نیست. همه چیز بستگی بدان دارد که انسان

اجتماعی با پیشرفت چگونه برخورد کند. انسان می تواند از طریق کشف و اختراعی واحد قدم در بهشتی نوین نهد، یا در جهنمی خوفناکتر از آن که تصورش را می کرد، گام بگذارد. با این حال هرگز در هیچ حالتی نباید اجازه داد که خطر سوء استفاده از دانش بشری به متوقف کردن آن بینجامد.

سومین عنصر این انقلاب علمی فنی، که مسیر تکامل جوامع بشری را هم در پایان قرن جاری و هم در سدهٔ آینده، تعیین خواهد کرد، انقلاب انرژی است.

كاملاً روشن است كه هر نبوع پيشرفت اجتماعي در زمينهٔ تبوليد و ارضای نیازهای عمومی بدون جانشین شدن منابع جدید پرقدرت و پایانناپذیر به جای منابع انرژی ناکانی و بهسرعت پایانپذیر کنونی، غيير ممكن است. چنين است كه ما امروزه نه تنها شاهد جستجوي تب آلودی برای کشف منابع انرژی سنتی (بیش از همه نیفت)، بیلکه ساز همه مهمتر ـ در تبلاش دستیابی به منابع جبدید نیز هستیم. انرژی خورشیدی، کسب انرژی حرارتی از درون زمین، انرژی حاصل از اختلاف سطح آب در مواقع جذر و مد، در کنار منابع سنتی و منابع دیگری که هنوز به طور کامل مورد بهرهبر داری قرار نگرفته اند، مانند انرژی حاصل از باد و رودخانه ها، فقط نمونه هایی برای نشان دادن راستای کوششها و تحقیقات کنونی است. از این رو سالهای آخر این قرن و سالهای أغازین قرن آینده از لحاظ دسترسی به انرژی خورشیدی و کسب انرژی حرارتی از درون زمین تعیینکننده خواهند بود سدستکم می توان گفت که برخی از محققان چنین نظری دارند. مهمترین منابع انرژی جدید، همانندگذشته، انرژی هستهای است؛ چه به شکل کسب انرژی از طریق شکافتن اتم (با دستیابی بشر به این روش همواره خطر سوء استفاده از این انرژی برای اهداف نظامی وجود داشته است) و چه به صورت انرژی که از واکنش

هستهای تحت کنترل حاصل می شود (یعنی به وسیلهٔ سنتز). طریق اخیر برای تحصیل و بهره برداری از انرژی درون هستهای در عمل امکانات بی حد و مرزی برای تولید انرژی ضروری برای مصارف گوناگون، در خدمت انسان قرار می دهد. متأسفانه از این نظر در آغاز راهیم و هرچند این راه هم ناگشوده نیست، ولی مطمئناً هنوز کوشش بسیار و زمان درازی لازم است تا بتوان بر مشکلات فایق آمد. به هرحال با توجه به فعالیت فشر ده ای که در اکثر نقاط سیارهٔ ماانجام می گیرد، می توان براساس تجربه با اعتقاد کامل گفت که مشکلات کنونی با نبوغ بشر از میان خواهد رفت و بدین سان مانع عظیمی که بر سر راه تسخیر جهان و فضا قرار دارد، برطرف خواهد شد.

این انقلاب سه گانه حمیکروالکترونیک، میکروبیولوژی و انرژی هستهای حیانگر راه آیندهٔ دانش بشری و در عین حال شاخص نحوهٔ تکامل جوامع انسانی اند. در ضمن، این روند، همانگونه که ملاحظه شد، دربرگیرندهٔ امکانات عظیم رشد و در عین حال تهدیدات جدی است که متأسفانه بیشتر این تهدیدات متوجهٔ سلامتی است. در اینجا لازم است همین نکات، یعنی پیامدهای اجتماعی این انقلاب پردامنه و پیچیده که چارچوب کلی آن در بالا ترسیم شد، بیشتر شکافته شود تا بدین طریق دربارهٔ هدف این نوشته توضیح بیشتری داده باشیم.



#### دگرگونی شکلبندی اقتصادی جامعه

اولین مسئله ای که در رابطه با پیامد انقلاب نوین صنعتی جلب نظر میکند این نکته است که چگونه باید زندگی تودهٔ وسیعی از انسانها را، که به علت خودکار کردن و ماشینی کردن تولید و خدمات به طور ساختاری بیکار شده اند، تأمین کرد.

تا آنجا که مسئله مربوط به کشورهای صنعتی پیشرفته است در کشورهای در حال توسعه اگر فقر حاکم بر این جوامع مد نظر قرار گیرد، مسئله به مراتب پیچیده تر و یا حتی فاجعه آمیز تر است بیعنی کشورهایی که در آمد ملی شان در اساس نیازها و رفاه کامل آحاد و افراد جامعه را به خوبی تأمین می کند، ناگزیر بااین سؤال روبرو خواهیم بود که این در آمد در موقعیت جدید چگونه باید توزیع شود؛ چرا که خودکار شدن و ماشینی شدن (با این فرض که در پی کشف منابع جدید انرژی میزان فزاینده ای از انرژی برای تولید در دسترس قرار می گیرد) از یک سو فزاینده ای از انرژی برای تولید و ثروت اجتماعی را موجب خواهد شد و از سوی دیگر همین فرایند به کاهش تقاضا برای نیروی انسانی منجر خواهد شد و از سوی دیگر همین فرایند به کاهش تقاضا برای نیروی انسانی منجر خواهد شد که در طی زمان فاجعه آمیز خواهد بود. و این روند ناگزیر است؛

جدا از اینکه تا چه حد چارچوب سنتی کار حفظ شود و به چه میزانی امکان اشتغال جدید با تحول میکروالکترونیک و حوزههای تولیدی مرتبط با آن به وجود آید. کارشناسانی که صادقانه با مسئله برخورد میکنند، در این مورد هیچگونه شک و تردیدی ندارند.

در اینجا می خواهم فقط دو ارزیابی را، که بهنظر من هم دارای اهمیت ویژه است و هم مسائل مشخصی در آنها شکافته شده است، ذکر کنم: یکی برآورد كارفرمايان مؤسسات توليدي ژاپن است دو اين برآوردها همانگونه که تجربه نشان داده است قابل استنادند ـ که براساس آن تا پایان این قرن کار جسمانی در مؤسسات تولیدی ژاپن صددر صد از میان خواهد رفت (حتی اگر این گفته مقداری هم رنگ و بوی تبلیغاتی داشته باشد از اهمیت آن نمی کاهد). دیگری گزارش ویژهای است که طبق آن تا پایان این قرن بیست و پنج در صد کارگران کانادا در نتیجهٔ خودکار شدن تولید کار خود را از دست می دهند ۱. این خبر متعلق به یکی از نهادهای دولتی بسیار معتبر و علمی است. بدین ترتیب برای ما انتخابی بین صد درصد و بيستوينج درصد باقي ميماندو اين اختلاف هم به سطح برتر الكترونيك در صنایع ژاپن مربوط است که هماکنون در آن به اصطلاح اکارخانجات بدون مشارکت انسان» به تولید اشتغال دارند. به هر حال جای تر دید نیست که بیکاری ساختاری تمام تودهٔ جمعیت را دربر خواهد گرفت. پیشبینی کارشناسان و آمارگران آمریکایی نیز گواه برایس است که تبا آخر قبرن جاری، با خودکار شدن تولید، ۳۵ میلیون نفر از افراد شاغل کار خود را از دست خواهند داد. آمار مربوط به بیکاری جوانان آمریکایی در حال حاضر نیز این پیشبینی را تأیید میکند. طبق این آمار در شهر نیویورک از هر سه

۱. گزارش ویژهٔ انجمن کانادا، ۱۹۸۲، شمارهٔ ۳۳.

جوان آمریکایی یکی بیکار است و در شیکاگو وضع از این هم بدتر است؛ بدین معنی که از هر دو جوان آمریکایی یکی فاقد کار است (آمار مربوط به جوانان سیاهپوست رقم بالاتری را نشان می دهد که با توجه به مناسبات اجتماعی آمریکا علت آن روشن است).

بدیهی است که در زمینهٔ اشتغال پیش بینی بسیار دقیق و مشخصی امکانپذیر نیست؛ چراکه ما با متغیرهای متعدد سروکار داریم که می توانند نوسان ایجاد کنند و در نتیجه آهنگ حبرکت را تبغییر دهمند. به هرحمال نتیجه گیری های خوش بینانهای که در این پنج یا ده سال اخیر براساس تحقیقات تجربی در زمینهٔ نو آوریهای فنی و اشتغال در بخشهای مشخصی از صنایع یا خدمات انجام شده است، بی اعتبار است و از نظر متدولوژی اشتباه بوده و نتایجی که به همراه دارد نیز گیمراه کننده (آگیاهانه؟) است: نخست به این علت که سرعت این نو آوریها دائماً تغییر میکند؛ دوم اینکه آهنگ بهرهوری فنی افزایش می یابد و در نتیجه بر بازار کار فشار وارد میکند؛ سوم اینکه هنوز هم اختلافات کاملاً نمایانی در هریک از زمینه های تولیدی و خدماتی از لحاظ توان جذب نوآوریهای فنی وجود دارد که بهسرعت تغییر خواهد کرد؛ و چهارم و سرانجام اینکه وضعیت واقعی غالباً بهدلیل ثبات و یا حتی به دلیل افزایش سطح اشتغال که خود ناشی از رونق فعالیت یا افزایش فروش است ـمانند بخش خدمات بانکی در غرب که علی رغم کامپیوتری شدن، تعداد شاغلان افزایش یافته است در هم می ریزد و تصویر واقعی را باز نمی تابد. کوششهایی که برای تسکین و تخدیر افکار عمومی در بخشهای تولیدی و خدماتی ذی نفع انجام می گیرد با واقعیتهای مشخص تضاد دارد و از نظر اجتماعی خطرناک است. اما اگر از همين امروز فعاليتهاي پيشگيرانه آغاز شود، شايد بتوان با اين پديده شوم و مخاطرهانگیز اجتماعی مقابله کرد و در دفع آن موفق شد. البته برای تحقق این هدف به جای تزویر و ریا و خلعسلاح اخلاقی و معنوی مردم باید به تسلیح جامعه پرداخت. حتی اگر کسی تصور کند که به طرق نادرست می تواند به منافع کو تاهمدت خود خدمت کند، چنین عملی از نظر اجتماعی به معنای سلب مسئولیت از خود در قبال منافع جامعه و به تعویق انداختن تصمیمات و تدابیر ناگزیر و ضروری است؛ چراکه اگر این تغییرات روزافزون و پرجهش یک بار ما را در موقعیتی قرار دهد که دیگر هیچ مفری و جود نداشته باشد مجبور به اتخاذ همین تصمیمات، صرف نظر از اینکه خوشایند طبع کسی باشد یا خیر، خواهیم بود البته در شرایط بسیار بدتر.

علت پیدایش یک چنین بیکاری وسیع و گسترده به چگونگی ساختار اقتصادی جامعه در انقلاب صنعتی معاصر و، به عبارت دیگر، به کیفیت شکل بندی اقتصادی جامعه بستگی دارد. مشکل میلیونها بیکار در اروپا و صدها میلیون بیکار در جهان و آن هم بیکاران ساختاری را (بیکارانی که دلیل بیکاریشان نه وضعیت وخیم اقتصادی گذرا، بلکه تغییر ساختار اشتغال است که این نیز ناشی از حذف کار سنتی انسان به دلیل کاربرد خودکارها است) نمی توان با پرداخت حق بیمه بیکاری از میان برد، بخصوص هنگامی که این موضوع به جوانان مربوط شود؛ چراکه گرایشهای جدید در زمینهٔ فنون امکانات کار را به معنای اخص و متعارف کلمه از همان آغاز زندگی مستقل از آنان میگیرد. در اینجا باید اتفاق تازهای رخ دهد، راه حلها متفاوت با گذشته و دارای کیفیت دیگری باشند. به طور کلی و بدون تأکید بر شکل مشخص می توان گفت که تنها راه حل این مسئله عبارت است از توزیع مجدد درآمد ملی. ولی چنین امری بدون آسیب دیدن حق مالکیت حاکم کنونی یا تعدیل آن به هر شکلی تحقق نخواهد یافت.

البته این نظر خیلی کلی (و همانگونه که خواهیم دید این فورمول کلی پیدایش شکلهای گوناگونی را ممکن میکند) و بسیار محافظه کارانه بیان شده است. با این حال حتی مطرح کردن این نظر کلی بر محافل معینی تأثیر تکان دهندهای می گذارد و شکلهای مختلفی از واکنشهای دفاعی را به وجود مي آورد. از اين رو پيشنهاد مي كنيم كه اين موضوع با صبر و حوصله و به شیوهای دقیقاً عینی بررسی شود؛ چراکه واکنشهای عبصبی و انکار تدافعی در برابر واقعیتهای مشخص هیچ نتیجهای در بر ندارد، ولی به هر صورت با توجه به رخدادهای مشابه گذشته این امر قابل تردید نیست. واضح است که ایرگونه واکنشهای عصبی به طور طبیعی در کشورهایی که وسایل تولید و مؤسسات خدماتی بزرگ در آن در مالکیت خصوصی افراد قرار دارد دیده می شود، یعنی کشورهایی که ما آنها را علی رغم تمایزات مهمی که بینشان و جود دارد ـ معمولاً کشورهای سرمایهداری مینامیم. بنابراین، این واکنشها مربوط به کشورهایی نمی شود که با وجود تفاوت فراوان بین خودشان و نیز با قید احتیاط بسیار به نام کشورهای سوسیالیستی معروفند؛ کشورهایی که در آنها مالکیت وسایل تولید و نهادهای خدماتی به همر حال در اختیار بخش خصوصی نیست. ولی درست به علت همین واکنشهای عصبی و دفاعی باید به صراحت متذکر شد که مسائل مورد علاقهٔ ما، یعنی مسائل مربوط به بیکاری ساختاری ناشی از انقلاب صنعتی معاصر، مسئلهای جدا از نظامهاست؛ یا به عبارت دیگر، مسئلهای است که به کشورهای سوسیالیستی موجود نیز مربوط می شود. تفاوتهای کنونی در سورد شدت و ضعف پیدایش بیکاری ساختاری ناشی از تأخیر در توسعهٔ کشورهای سوسیالیستی موجود در کاربرد میکروالکترونیک در زمینههای غیرنظامی است. این تأخیر در قیاس با توسعهٔ کشورهای فوق صنعتی سالهای زیادی را در برمی گیرد. با این حال، تداوم توسعه این تأخیر را از میان خواهد برد و کشورهای سوسیالیستی موجود نیز با مسئلهٔ عمومی بیکاری ساختاری مواجه خواهند شد. تداوم بیکاری پنهان از طریق به اشتغال واداشتن تعداد کثیری از نیروی کار در بخشهای تولیدی کاربر، که خود از لحاظ فنی غیرقابل توجیه است، نه تنها راه حلی به شمار نمی آید، بلکه برعکس وضعیت را مبهم تر و آشفته تر می کند. امتیاز کشورهای سوسیالیستی موجود در این نیست که بتوانند از قانونمندی گرایش عمومی توسعهٔ خود را کنار کشند، بلکه در این است که می توانند به سادگی بر مشکلات فایق آیند، چرا که مالکیت بر ابزار تولید در اختیار بخش خصوصی نیست. تمامی مشکلات دیگر، بویژه آنهایی که ورای چارچوب اقتصادی قرار دارند دو اینها مسائلی اند که در بررسیهای آینده مان به آنها خواهیم پرداخت وابسته به نظام اجتماعی خاصی نیستند، بلکه دارای خصلتی عام و جهانشمول اند.

برای تحلیل و بررسی مسئلهٔ بیکاری ساختاری و یافتن راه مقابله با آن باید بین راه حلهای مربوط به دورهٔ گذار یا انتقال و آن نوع راه حلهایی که به مراحلی برمی گردند که پدیدهٔ مورد نظر ما با تمام قدرت پدیدار می شود و تأثیر می گذارد، فرق قائل شد.

راه حل مربوط به دورهٔ گذار طبیعتاً عبارت است از توزیع جدید کل کار موجود از طریق کوتاه کردن زمان کار فردی. در حال حاضر ایس شیوه راه حل عمومی و مورد درخواست سندیکاها در غرب است؛ سندیکاهایی که مشخصاً برای دستیابی به ۳۵ ساعت کار در هفته مبارزه می کنند آن هم با این آگاهی که این امر فقط طلیعهٔ کوتاه شدن مستمر زمان کار در سالهای آینده است. با این حال نباید سعی در پنهان کردن یک واقعیت مهم کرد؛ واقعیتی که تاکنون در راه حلهای طرح شده به طور مبهم بدان اشاره شده است و آن این است که هر نوع پیشنهاد برای حل ایس مشکل به تقسیم

مجدد درآمد ملى خواهد الجاميد و بايد بينجامد. چراكه علاوه بر مسئلة كوتاه كردن زمان كار مسئلهٔ ديگرى نيز مطرح مى شود: تقسيم مجدد درآمد ملى به نفع و به ضرر كدام قشر و طبقه بايد انجام گيرد؛ زيرا به هنر حنال تر دیدی نیست که در پی شکلگیری مبارزات کم و بیش شدیدی که مشخصاً دارای مضمون طبقاتی است (و این مبارزات با ایس مضمون در جاهایی نیز به وقوع خواهد پیوست که ظاهراً مدتهاست خبری از آنها نيست) هزينة مؤسسات توليدي عمدتاً به دوش كساني خواهد بودكه سسهمشان از درآمید میلی بیشتر است و ایس افراد صیاحبان مؤسسات تولیدی اند. بنابراین، پیش فرض ناگزیر این راه حل این است که نمامی این عملیات براساس تصمیم گیری فراگیر و عمومی کشورهای صنعتی انجام گیر د (کشورهای عضو «سازمان همکاریهای اقتصادی و توسعهٔ ارویا» او «بازار مشترک»). هر حرکت «جداگانهٔ» کشورها در این راستا، به عبلت از دست دادن قدرت رقابت در بازارهای بین المللی، به نابودی اقتصادی آنها مى انجامد. در صورت تحقق اين پيشفرض بايد اتحاد و همستگي سندیکاهای این کشورها هم در چارچوب افزایش همکاری بینالمللی و در عین حال شدت بخشیدن به فعالیتهایشان در کشورهای فوق صنعتی، که عملاً به بوتهٔ فراموشی سیرده شده است، به طور طبیعی قوام و انستجام بیشتری می بابد. تندروتر شدن سندیکاها در استیفای حقوق خود، همانگونه که گفته شد، به تقسیم مجدد درآمد ملی منجر خواهد شد که مضمون آن عبارت خواهد بوداز انتقال هزينهٔ ناشي از كوتاهشدن مستمر زمان کار بر دوش صاحبان مؤسسات تولیدی. تودهٔ کارگران در جریان این مبارزه بهوضوح تندروتر و سختگیرتر خواهند شد دتنزل سطح زندگی

آنان نمی تواند مطرح شود و کارگران نخواهند گذاشت ایس امر صورت گیرد ـ و در عین حال طبقهٔ مالک ابزار تولید باید آنقدر عاقل باشد تا این گام ناگزیر را در جهت مشارکت (نسبی) کلیهٔ اعضای جامعه در درآمد اجتماعی بیذیرد؛ البته این در حالی است که آنان نخواهند به سبب کنشهای انقلابی غافلگیر شوند، امری که در کشورهای فوق صنعتی ظاهراً فقط به گذشته تعلق دارد. به هر حال باید توجه داشت که انقلاب صنعتی نوین حالت انقلاب بالقوماي را نيز به همراه دارد؛ البته در صورتي كه از تغيير و تحول اجتماعی ناشی از این انقلاب صنعتی نتیجه گیریهای لازم به سرعت گرفته نشود. از این رو نه تنها طبقات صاحب ابزار تبولید بلکه رهبران سندیکاهایی که به طور سنتی رفورمیست و آشتی طلبند نیز باید به خاطر بسبارند که اگر آنان نتوانند موج جدید تندروتر شدن خودجوش کارگران را نمایندگی کنند، براثر فشار تودههای کارگر عضو سندیکاها مجبور به کناره گیری خواهند شد. سرنوشت احزاب سیاسی نیز جز این نخواهد بو د؟ بهویژه احزابی که دارای پایگاه کارگریاند. ما به مرحلهٔ تازهای از جنبش انقلابی احزاب گام مینهیم، ولی فقط احزابی که دارای پایگاه کارگریاند. ما به مرحلهٔ تازهای از جنبش انقلابی احزاب گام مینهیم، ولی فقط احزابی که از دوراندیشی و تعقل برخوردارند و در حال و هوای الگوبرداری از نمونههای کهن و شعارهای گذشته به سر نمی برند می توانند در این مرحلهٔ نوین شرکت جویند. این نوع احزاب با مشکلات متعددی روبرو خواهند شد، هرچند اساس و سرچشمهٔ این مشکلات ممکن است متفاوت باشد. با این حال این مشکلات هم شامل احزاب وابسته به سنتهای سوسیالیستی مى شود و هم شامل احزاب سنتى كمونيستى.

آنچه تاکنون گفته شد رو این فقط مقدمهٔ بحث اصلی است به هیچوجه برای «ترساندن» یا «ترغیب به عمل انقلابی» نیست؛ چه بسا

كساني چنين تصور ميكنند. اين فقط بيان واقىعيتهاست؛ واقعيتهايي كه دارای ویزگی و مضمون عینی اند و با نفی لجو جانه و به کارگیری مکانیسم دفاعی که اساس آن ندیدن واقعیت به علت وجود «ناهماهنگی در شناخت» است، نمى توان أنها را از ميان برداشت؛ و ايس البته اخطارى است به لحاظ کم اهمیت دادن به دستاوردهای پویای اجتماعی کمه مشخصهٔ دورهٔ كنوني و آينده است. درواقع، اين اخطار بهموقع است و اين وظيفة اخلاقي و اجتماعي دانشمندان علوم اجتماعي است، يعني كساني که به مسائل زمان حاضر می پردازند و قانونمندی آن را درک می کنند. مرحلهٔ کنونی دورانی انقلابی به مفهوم دوران تحقق دگرگونیها و تغییرات است، هرچند این امر الزاماً به معنای فروپاشی اجتماعی (از طریق اعمال زور) برای مهارکردن نتایج این تغییرات و در اختیارگرفتن آنها نیست. راه حلهای مسالمت آمیز از نظر اجتماعی «اقتصادی تر» است و طرفداران انقلاب نیز اگر بتوانند از این طریق به هدفهای خود برسند مطلوبتر است. این روند در دورهٔ ما و در کشورهای فوق صنعتی مطمئناً محتمل است و از این رو باید برای تحقق آن کوشید. اگر ضمناً فکر کنیم که در عصر ما، عصري كه به دلايل گوناگون چنين با هياهو از فروپاشي يا دستكم بحران مارکسیسم صحبت می شود، یکی از تزهای اصلی مارکسیسم ـ تغییرات در زیربنای جامعه ناگزیر به تغییرات در روبنا میانجامد ـبا روشنی نسبتاً عالى تحقق يافته است، انسان بايد بهدرستي توجه كند كه شناخت علمي ماركسيسم را، حتى اگر طرفدار آن نباشد، ناديده نگيرد.

ولی، همانگونه که گفته شد، ما در مورد این مجموعه مشکلات تازه در آغاز راه هستیم؛ یا به عبارت دیگر در مرحلهٔ «پیش درآمد» کنسرت قرار

<sup>1.</sup> Cognitive dissonace.

داریم. این مشکلات زمانی خود را نشان می دهد که کو تاه شدن زمان کار را که منظور از آن توزیع امکانات کاربین بیشترین تعداد ممکن انسانها (اگر نگوییم همه) است ـ با این هدف پی بگیریم که با مشکل بیکاری ساختاری تودهٔ مردم، که به نقطهٔ صفر نزدیک می شود، مقابله کنیم؛ هرچند که این بیکاری ساختاری هرگز به این نقطه نمی رسد. در این میان نباید فراموش كردكه اين نقطه بسمراتب فسراتس از وضبعيتي استكه اميروزه صباحبان مؤسسات تولیدی ژاین از آن صحبت میکنند؛ یعنی وضعیتی که در آن کار جسمانی در تولید (و بر همین اساس کار فکری در بخش خدمات) صد در صد از میان خواهد رفت. نمی توان زمان کار را در آغاز بـ ۳۵ سـاعت در هفته و سپس مثلاً به ۲۵ و ۲۰ و به تدریج به نیم ساعت در هفته کاهش داد. این امر از نظر سازماندهی فرایند تولید و خدمات بیمعناست در عین اینکه تجارب روانشناسانهای که از بررسی وضعیت افراد شاغل حاصل شده است، نشان می دهد که اگر زمان کار از حداقل معینی (کدام حداقل؟) تنزل كند، زمان فراغت به عامل فشار روحى ـ رواني تبديل ميشود؛ يا بـ ه عبارت دیگر کاهش بی اندازهٔ زمان کار به «آلودگی» زمان فراغت مي انجامد.

در چنین موقعیتی لازم است که اشتغال بدون درآمد جایگزین کار سنتی، یعنی کار برای کسب درآمد، شود. اگر اشتغال بدون درآمد از نظر «معنای زندگی»، یعنی ایجاد انگیزه برای فعالیت حیاتی انسان مد نظر قرار گیرد، معادل مناسبی در مقابل کار امروزی به شمار می آید. بنابراین کاملاً روشن است که برای سعادت انسان باید برای کار امروزی، یعنی کار سنتی برای کسب درآمد، «جانشینی» یافت. از نظر روانشناسی اجتماعی نیز برای کسب درآمد، «خانشینی» لازمهٔ ادامهٔ حیات است در ادامهٔ این بحث به این مورد اشارهٔ بیشتری خواهیم کرد. اما بسرای اینکه کار برای کسب درآمد، که

امروزه اساس تلاش انسان را برای تأمین معاش تشکیل می دهد، از میان برود، باید جامعه مخارج زندگی افراد را تأمین کند و این در حالی است که نخواهد افراد را به مرگ تدریجی محکوم کند. و جامعه نیز خواهان آن نیست؛ چراکه نقض غرض است. حتی اگر کسی هم به این فکر شیطانی بیفتد، موفق به تحقق این فکر نخواهد شد؛ چراکه قیام تودهٔ مردم و بعضاً قیام خونین مردم از آن جلوگیری خواهد کرد. ولی البته هرگز کار به اینجا نخواهد کشید؛ طبقات مسلط و صاحب نفوذ در کشورهای فوق صنعتی عاقلتر از این هستند که به چنین اعمال سخیفی روی آورند، با توجه به ایسنکه در جامعهٔ آینده که تولید و خدمات به مدد انفورماسیون و اتوماتیزاسیون توسعه و غنای بیشتری خواهد یافت، درآمد آنان بهمراتب بیش از حال خواهد بود. از این رو علتی هم برای به خطر انداختن منافع بیش از سلطهٔ مادیشان به علت بی خردی ناشی از علایق طبقاتی کوتاه مادیشان به علت بی خردی ناشی از علایق طبقاتی کوتاه مدت وجو د ندارد.

به هر حال مسئولیت ار تزاق و تأمین حوایج تودهٔ رو به افزون بیکاران ساختاری (عملیات دورانگذار مانند کو تاه کردن زمان کار همانگونه که مشاهده شد دارای حد و مرز بسیار محدودی است) به عهدهٔ جامعه یا به عبارت دیگر دولت یا نهادهای غیر متمرکز و تحت پوشش آن است. زیر دولت نه به مثابه تشکیلات حاکمیت انسان بر انسان، بلکه [حاکمیت] بر اشیاء به طور طبیعی در جوامع فوق توسعه یافتهٔ آینده نیز پابرجا خواهد ماند. تزهای مخالف این نظر چیزی جز رؤیاهای هرج و مرج طلبانه نیست. نادرستی این تزها را می توان به سهولت اثبات کرد و به هر حال این خواب و خیالها نقطهٔ مشترکی با تعالیم مارکس ندارد. البته عدم تسمرکز دستگاههای اجرایی و وحدت نظر اصولی در مورد خودگردانی شهروندان در کلیهٔ سطوح و از جمله در زمینه های کارکردی مسئلهٔ دیگری است. این

موضوع هم از نظر آینده شناسی اجتماعی و هم از نظر تدابیری که امروزه در این زمینه اتخاذ شده است امری واقعبینانه است؛ به عبارت دیگر، این مسئله دیگر نه انتزاعی است و نه تخیلی. برای مثال، مایلم از بیانیهای نام ببرم که کمیسیون ویژهای وابسته به سازمانی موسوم به «مرکز سانتا باربارا برای مطالعهٔ نهادهای دموکراتیک» ا تنظیم کرده است. عنوان ایس بیانیه انقلاب سه گانه ۲ است. این بیانیه در سال ۱۹۶۴، یعنی حدود بیش از بیست سال قبل، به وسیلهٔ کمیسیون ۳۷ نفرهای تدوین شدکه در بین آنان تعدادی از برندگان جایزهٔ نوبل بودند که به گروههای اجتماعی گوناگون و نه حله های فکری متفاوت تعلق داشتند. برای جلوگیری از هرگونه سوءتفاهم باید تأکید شو د که در بین اعضای این کمیته نورمان توماس رهبر حزب سوسیالیست و اریش فروم روانکاو و فیلسوف، که در برخی از مسائل به مارکسیسم نزدیک شده ولی خود را هرگز مارکسیست به شمار نیاورده است، «چپترین» جناح را تشکیل میدادند. به عقیدهٔ من یادداشتی که برای لیندون جانسون رئیس جمهور وقت و رهبران احراب جمهوريخواه و دموكرات ايالات متحده امريكا ارسال شد، سند تاريخي بسیار مهمی است که امروز بهطور غیر منصفانه ای کاملاً به بوتهٔ فراموشی سیر ده شده است. مشخصهٔ این سند گسترهٔ بیکران چشمانداز و ژرفای تحليل آن از رويدادهاست. درواقع اكنون مي توان به ابعاد عظيم و وسيع این سند یی بر د؛ امری که بیانگر دورنگری نویسندگان این یادداشت است. در ضمن مایلم «دِین» روشنفکرانهٔ خود را در مورد مضمون ایس بیانیه بیذیرم (به خصوص اینکه بیش از ده سال است که عضو مرکز سانتا باربارا هستم). در اینجا می خواهم فقط به نکتهای از بیانیه بپردازم که با نظرهای

<sup>1.</sup> The Santa Barbara Center for the Study of Democratic Institutions.

<sup>2.</sup> The Triple Revolution.

طرحشده ارتباط مستقیم دارد. نویسندگان بیانیه با مد نظر قراردادن واقعیت انقلاب سیبرنتیک (آن هنگام میکرو الکترونیک و در نتیجه روند خودکار شدن امری ناشناخته بود) به این نتیجه رسیدند که افزایش سریع ثروت مادی جامعه با کاهش تقاضا برای کار انسان، که به وسیلهٔ ماشین جایگزین میشود، شانه به شانه حرکت خواهد کرد. در جواب به این سؤال که مایحتاج این ارتش بیکاران چگونه باید تأمین شود، آمده است که، «ما بر این نکته تأکید می ورزیم ... که جامعه با نهادهای حقوقی و دولتی خود، موظف است، بدون محدودیت، هر فرد و خانواده را با درآمد متناسبی تأمین کند؛ درآمدی که از لحاظ حقوقی مستحق آنند.»

درواقع چنین به نظر میرسد که این تنها راه حل مسئلهٔ مورد نظر ما است. جامعه در پی انقلاب صنعتی نوین غنی تر می شود. بنابراین، هنزینهٔ افزایش بیکاری ساختاری را نیز که ناشی از این انقلاب است، جامعه باید بیر دازد. ولی جامعه چگونه می تواند این هزینه را برای انجام دادن و ظایف جدیدش تأمین کند؟ به نظر میرسد راهی به جز تدبیری که برای دوران گذار بدان اشاره كرديم، وجود نداشته باشد. مضمون اين راهحل عبارت است از توزیع مجدد و گستردهٔ درآمد ملی که بهمراتب بیش از آن خواهد بود که در حال حاضر بتوان تصورش را کرد. چنین عملی فقط از طریق كاهش سهم طبقات صاحب ابزار توليد و مؤسسات توليدي از درآمد ملي مي تواند تحقق يابد، هرچند كه اين كاهش سهم نسبي خواهد بود؛ چرا كه میزان این سهم به علت رشد فوقالعادهٔ تولید و در نتیجه درآمد ملی به طور مطلق افرایش می بابد. حال اگر حتی مدافعان و شیفتگان مالکیت خصوصی، که قادر به تفکر منطقی و عقلانی نیستند، از ایس راه حل خوششان نیاید، چارهای نیست؛ چراکه راه حل دیگری وجود ندارد. تنها جایگزینی که برای راه حل ارائه شده می تواند مطرح شود، تأیید گرسنگی تا سرحد مرگ میلیونها «محکوم» به بیکاری ساختاری است (طبیعتاً «با قلبی پر از اندوه!» و به نام اصول «والای» دفاع از حق شهر وندان و از جمله حسق مالکیت خصصوصی!، ولی ایس درخسواست عادلانه! از جانب «محکومان» ندیده گرفته خواهد شد، حتی اگر شده به زور سلاح در این مورد تردیدی نیست د حقیقتاً چنین راه حلی نمی تواند مطرح شود. در برابر مدافعان جدی مالکیت خصوصی نمی خواهم این یا آن شیوه تفکر مکتبی سوسیالیستی را به یاری بطلبم، بلکه مایلم برای پاسخگویی قسمتی از مضمون بیانیهٔ پاپ از انقل کنم چرا که مطمئناً برچسب گرایش به انقلاب و تلاش برای کسب قدرت به آن نمی چسبد در آن بیانیه آمده است که حق مالکیت خصوصی را هم، در شرایطی که چارهٔ دیگری نباشد، است که حق مالکیت خصوصی را هم، در شرایطی که چارهٔ دیگری نباشد، می توان زیر پا گذاشت. من هم این توصیه را تأیید می کنم، هرچند نمی توانم یادآور نشوم که این بیانیه در دسر فراوانی برای محافل محتاط و ارتجاعی فراهم کرده است.

آیا هر آنچه گفته شد به این معناست که ما پیروزی محتوم سوسیالیسم را به مثابه دستاورد انقلاب صنعتی نوین اعلام می داریم؟ پاسخ این سؤال به درک ما از «سوسیالیسم» بستگی دارد.

آنچه رخ خواهد داد \_ و چارهای جز قبول آن نداریم \_ این است که جوامع آیندهٔ بشری به صورت سرمایه داری کلاسیک نخواهد بود و، به احتمال خیلی زیاد، آن سوسیالیسمی هم نخواهد بود که ما امروزه شاهد آن هستیم.

درواقع غیرممکن هم نیست که دولتهای سرمایه داری در آیندهٔ نزدیک به مانورهای اقتصادی، مثلاً نظیر آنچه هماکنون در سوئد در حال

<sup>1.</sup> Laborem exercens.

اجراست، دست زنند. دولت می تواند بیدون اینکه بخشهای صنعت و خدمات را ملی کند (با برخی استثنائات از قبیل راه آهین) و بیدون اینکه ظاهراً به مالکیت خصوصی دست زند، تیا ۹۰ درصد در آمد ییا منافع شهروندان را از طریق مالیات تصاعدی و بیرای تأمین هنزینه ها به خود اختصاص دهد. بدین طریق هم زمینهٔ ابتکارات خصوصی حفظ می شود و هم در عین حال بخش عظیمی از در آمد ملی نصیب دولت می شود (بخش باقیمانده نیازهای شهروندان را تأمین می کند). بیخشی که به دولت تخصیص می یابد خود برای پوشش نیازهای اجتماعی و از جمله تأمین حوایج بیکاران ساختاری که در پی اشتغال دیگری اند، صرف می شد. د. این حوایج بیکاران ساختاری که در پی اشتغال دیگری اند، صرف می شد. د. این مطلب کاملاً جدا از مسئله حیمایت از کارگران بیکار است و ه. بیزان آن براساس ویژگی، کیفیت و نوع اشتغال ممکن است متفاوت باشد. آیا این مناسبات هنو ز سر مایه داری است؟

همه چیز بستگی به این دارد که این مقوله نیز چگونه عریف شود. مطمئناً این دیگر سرمایه داری کلاسیک نیست. هم مسئلهٔ مالکیت خصوصی و هم و این خیلی مهم است مسئلهٔ ارزش اضافی با آنچه در سرمایهٔ مارکس عنوان شده است، متفاوت است. حتی اگر هنوز هم چیزی به نام ارزش اضافی و جود داشته باشد، در دست و اختیار سرمایه داران نیست، بلکه به تملک جامعه درمی آید و بدین طریق برای رفع حوایج عمومی به کار می رود. بنابراین اگر هنوز هم واژهٔ «ارزش اضافی» را به کار می بریم، برای جلوگیری از به هم ریختگی نظام واژگان است. و به هر حال نباید فراموش کرد که مضمون این مفهوم تغییر یافته است و ما بهای راحت طلبی مان را در زمینهٔ به کارگیری واژگان سنتی با پدید آمدن سوء تفاهمات معنایی می پردازیم. حال مایلم به مارکسیست های سوء تفاهمات معنایی می پردازیم. حال مایلم به مارکسیست های دارتدوکس» یادآوری کنم که لنین در زمان جنگ جهانی اول پیش بینی

می کرد که شاید برخی از کشورهای محاط شده به وسیلهٔ کشورهای سوسیالیستی بتوانند با نوعی گذار ویژه و مسالمت آمیز، به سوسیالیسم برسند (وی سوئیس را به عنوان نمونه آورده است). نظر وی این است که دولت باید مایملک سرمایه داران را بازخرید کند و افراد با تجربه را در مشاغل مدیریت مؤسسات تولیدی و خدماتی، که به هزینهٔ دولت خریداری شده اند، بگمارد. آیا نمی توان این مورد را با موقعیت کنونی که، در بالا بدان پرداختم، مقایسه کرد؟ ضمن اینکه باید اضافه کرد که انقلاب صنعتی کنونی چنان عامل مؤثری است که به راحتی می توان از پیش شرط محاط شدن به وسیلهٔ کشورهای سوسیالیستی برای انجام دادن یک گذار ویژه و مسالمت آمیز صرف نظر کرد.

در اینجا باید متذکر شوم موضوعاتی که به مسائل سیاسی ارتباط دارد در جای خود بررسی خواهد شد.

طبیعتاً ملی کردن صنایع بزرگ، بانکها و وسایل ار تباط جمعی روی هم رفته راه حل سهل تری است. بدین طریق شاید اساس شکل بندی اجتماعی اقتصاد سوسیالیستی ایجاد شود و مازاد اجناس تولید شده به طور خودکار به جامعه و نهادهایش و عمدتاً دولت انتقال یابد. ولی احتمالاً روند تحول و تکامل کشورهای فوق صنعتی بدین سو میل نخواهد کرد دست کم به نظر من چنین است؛ چراکه کشورهای سوسیالیستی موجود نتوانستند مسائل اقتصادی و اجتماعی پیشروی خود را حل کنند و انتظارات و توقعات سیاسی مرتبط با آرمانهای نظام اجتماعی سوسیالیستی را برآورند و از این رو خود نمونههای منفی به شمار می آیند. بنابرایس هنگامی که توانایی سوسیالیسم برای حل مشکلات رویاروی کشورهای صنعتی مطرح می شود، به ویژه کشورهای سوسیالیستی موجود به مثابه الگویی مفرح می شود، به ویژه کشورهای سوسیالیستی موجود به مثابه الگویی منفی در نظر گرفته می شوند که اصولاً توانایی مقابله با مشکلات را ندارند.

ذکر این واقعیت مستلزم بررسی تاریخچهٔ پیدایش و تکامل کشورهای سوسیالیستی موجود است؛ امری که از چارچوب بررسیهای ما فراتر می رود. اعتقاد شخصی من بر این است که این موانع، راه حل پیشنهادی ما، یعنی راه حل مبتنی بر انتخاب شکل بندی اقتصاد سوسیالیستی را صرفاً از نظر زمانی به تعویق می اندازد؛ چراکه شکل بندی اقتصادی ـاجتماعی مورد نظر ما، هم از نظر ساختار و هم به خصوص از نظر روبنا، با نظامهای سوسیالیستی واقعاً موجود تفاوتهای فاحشی دارد.

بنابراین مشخصهٔ نظام اجتماعی آیندهٔ نزدیک، که ویژگیها و مشخصات كنونى نظام سرمايه دارى را ندارد، چيست و مؤلفهٔ اصلى آن كدام است؟ پیشنهاد میکنم که این جامعه را نظام مبتنی بر اقتصاد اجتماعی بنامیم؛ چرا که عنوان بهتری به نظرم نمی رسد، هرچند به نارسایی این پیشنهاد نیز واقفم. ضمناً اعتراف ميكنم كه اين عنوان آگاهانه، نادقيق و مبهم انتخاب شده است و درست بدین علت این جامعه انواع گوناگونی از راه حلها و ساختارهای مختلف و متنوعی را ممکن است در بر بگیرد؛ مانند آن نوع روابطی که هم در اقتصاد سرمایه داری ـخصوصی و هم در جوامع مبتنی بر اقتصاد اجتماعی می توان تصور کرد. به عقیدهٔ من این روش مناسبت تر است، زیرا بدین طریق می توان تفاوت بین راههای تکامل مختلف را در شرایط گوناگون بهتر نشان داد. در عین حال در این روش نکتهای مورد تأکید و توجه قرار میگیرد که شاخص دگرگونیهایی است که در شرایط انقلاب صنعتی کنونی رخ می دهد؛ منظور تغییراتی است که در زمینهٔ حقوق (مقدس) مالكيت خصوصي به نام منافع عمومي كل جامعه در حال انجام است. این دگرگونی ترجمان خود را در توزیع نوین و پویای درآمد ملى و به نفع آن طبقات اجتماعي كه مالك ابزار توليد نيستند، مي يابد.

حال حتى اگر اين روند مالكيت را هم كاملاً از بين نبرد و بدينسان

زمینهٔ فعالیت نسبتاً وسیعی برای ابتکار شخص بازگذارد مسئلهای که الگوی کنونی سوسیالیسم موجود قادر به حل آن نبوده است با اینهمه، چنین روندی بدون تردیدگام عظیمی است در راستای برابری اجتماعی و سوسیالیستی به مفهوم عام کلمه (هرچند برابری اجتماعی فقط بهطور نسبی تحقق می یابد).

این نکته دارای اهمیت ویژه ای است. بیشتر از این رو که تکامل الگوی جامعهٔ مبتنی بر اقتصاد اجتماعی نه تنها مناسبات مالکیت را دربر می گیرد، بلکه پیامدهای آن در زمینهٔ تولید و توزیع اجناس را نیز، که نتیجهٔ منطقی تغییرات بنیادی است، شامل می شود. من در اینجا به برنامه ریزی اقتصادی فکر می کنم که می تواند حتی در مقیاس جهانی به کار رود که در آن به گرایشهای همسو در یک جامعهٔ انفور ماتیک در سطح جهانی توجه شده است.

عمل برنامه ریزی، برخلاف ظاهر، در نظام سرمایه داری مقوله ای ناآشنا نیست، هرچند اگر برنامه ریزی فقط به طور با واسطه و به وسیلهٔ نهادهای دولتی و به ویژه به کمک سیاستهای مالی و مالیاتی انجام میگیرد و گاهی نیز بی واسطه از طریق سفارش دولت به مؤسسات خصوصی یا به وسیلهٔ سیاست اقتصادی در برخی از کشورهایی که بخشهای مهمی از اقتصاد ملی شده است (در این مورد می توان به خصوص از اتریش و فرانسه نام برد) صورت میگیرد. در واقع نمونهٔ ویژهٔ اقتصاد سرمایه داری کلاسیک یعنی اقتصاد مبتنی بر بازار آزاد مدتهاست که دیگر وجود ندارد. گرچه هنوز برخی از اقتصاد دانان حامی نظام سرمایه داری هستند و اصول دکترین کینز راکه عملاً اقتصاد مبتنی بر بازار آزاد رابه سرانجام رساند، رد می کنند، ولی راکه عملاً در زندگی اقتصادی مصداقی برای تأیید نظر خود نمی یابند این افراد عملاً در زندگی اقتصادی مصداقی برای تأیید نظر خود نمی یابند

یاد آوریم). ولی به احتمال قریب به یقین انقلاب صنعتی کنونی و مسائلی که پس از آن رخ خواهد داد، موجب خواهد شد تا در این زمینه هم پدیدهٔ کیفی جدیدی ایجاد شود؛ زیرا اگر دولت ملزم به سرپرستی و رفع حوایج سیاه کاملی از شهروندان بیکار شود، باید در زمینهٔ توزیع درآمد اجتماعی نیز برای تحقق این وظایف از طریق تأمین امکانات مالی لازم دخالت کند. در عین حال دولت باید در شکل گیری بازار سربوط به تولید اجناس و مایحتاج که برای تأمین نیاز این سیاه ضروری است مشارکت داشته باشد. یا به عبارت دیگر دولت باید بر نحوهٔ تولید و تـوزیع ایـن اجـناس تأثـیر گذارد؛ چراکه در غیر این صورت هرگونه اعتدال در تعادل بازار که خود مى تواند ناشى از به هم خوردن تعادل قيمتها باشد، براى دولت مشكلات مالي فراهم خواهد آورد. روابط اقتصادي درون يک جامعه مجموعة معینی از عناصر مرتبط با هم را به وجود می آورد، آن هم بـه صورت یک نظام و نه مجموعهای از عناصر ناهمگون و متعارض. دولت باید وسایل و طرقى بيابد تا ثبات اين نظام را به وسيع ترين شكل كنترل كند \_ضمن اينكه فضای باز برای رقابت و ابتکار فردی را حفظ کند ــ زیبرا هبرگونه تبغییر نامطلوب در موقعیت یکی از عناصر، سایر عناصر را نیز بهطور خودکار دستخوش دگرگونی میکند.

نویسندگان این بیانیه نوظهور بودن موقعیت کنونی را به خوبی دریافته و بر آن تأکید کرده اند که خود بیانگر خرد و ژرفای تحلیلی آنان است. در ضمن باید توجه داشت که آنان تحلیل خود را بر واقعیتهای بزرگترین کشور سرمایه داری جهان بنا نهاده اند. ما در انقلاب سهگانه چنین می خوانیم:

کشف تاریخی سالهای پس از جنگ جهانی دوم مبین این واقعیت است که سرنوشت اقتصادی یک ملت را می توان هدایت کرد... و

اساس مدیریت برنامهریزی است. یکی از اهداف دموکراتیک عبارت است از برنامهریزی به وسیلهٔ نهادهای عمومی برای رفاه همگان... هدف عبارت خواهد بود از هدایت آگاهانه و عقلایی حیات اقتصادی به وسیلهٔ نهادهای برنامهریز، آن هم با یک نظارت دموکراتیک.

این نقلقول را برخلاف اصل معمول در این کتاب، یعنی پرهیز از ذکر نقلقولهای صوری و «حکیمانه»، متذکر شدم، نه تنها به دلیل محتوای آن، بلکه عمدتاً با توجه به کشوری که این سند در آنجا به رشتهٔ تحریر درآمد، و نیز شخصیت نویسندگانی که از هرگونه بینش چپ مبرا هستند.

به هر حال تردیدی وجود ندارد که مشخصهٔ انقلاب صنعتی نوین افزایش ثروت اجتماعی نهادهای سازندهٔ جامعه است؛ جامعهای که در آن با وجه جدیدی از شکل بندی اقتصادی روبرو می شویم.



## دكركوني شكلبندي اجتماعي جامعه

برای هر کسی که با مقولات علوم اجتماعی و تاریخ تحول جوامع، هرچند هم سطحی، آشنایی داشته باشد، باید روشن باشد که پیامدهای انتقلاب صنعتی دوم نه تنها در شکل بندی اقتصادی جامعه، بلکه هم چنین در شکل بندی اجتماعی و سیاسی و یا به عبارت دیگر نه فقط در زیربنا بلکه در روبنای جامعه نیز تأثیر می گذارد.

آنچه ما از واژهٔ «شکلبندی» برداشت میکنیم این است که این مقوله حاوی مجموعه ای از روابط اجتماعی معین (اقتصادی، اجتماعی، سیاسی و مانند آن) بین انسانهاست که نظام خاصی را به وجود می آورد؛ به طوری که اجزای متشکلهٔ این نظام به هم مر تبطاند و ازین رو، دگرگونیهای هریک از این عناصر موجب دگرگونی عناصر دیگر می شود، ضمن اینکه همزمان عنصر یا بخشی از مناسبات نقش تعیین کننده دارد و دگرگونی آن، زمینهٔ تغییر پویای سایر عوامل را نیز باعث می شود. نیروهای مولده این نقش را در شکل بندی اقتصادی جامعه و در شکل بندی اجتماعی مناسبات طبقاتی بر عهده دارند. ما از مفهوم «طبقات اجتماع» مجموعهٔ انسانهایی را در می یابیم که در چارچوب شکل بندی اقتصادی معینی به سر می برند؛ این در می یابیم که در چارچوب شکل بندی اقتصادی معینی به سر می برند؛ این

مجموعه از افراد عمدتاً از طریق مناسبات مالکیت و نحوهٔ ارتباط با نیروهای مولداند و یا نیروهای مولداند و یا مالک آن نیستند). ما روابط مابین طبقات اجتماعی را نیروی محرکه شکل بندی اجتماعی در جوامع طبقاتی به شمار می آوریم. و درست در همین رابطه سؤال خود را در زمینهٔ ملزومات اجتماعی انقلاب صنعتی معاصر مطرح می کنیم. به عبارت دیگر، سؤال این است که پیامدهای انقلاب صنعتی معاصر در این جوامع و در قلمرو مناسبات طبقاتی چگونه خواهد بو د؟

روشن است که این سؤال مستقلی نیست و پاسخ به آن با تحلیل از تغییرات شکل بندی اقتصادی جامعه، که در اینجا نقش تعیین کنندهای بازی می کند، ارتباط تنگاتنگی دارد. با این حال، می توان و باید در این زمینه به تحلیل مستقل تری پرداخت.

تغییرات قابل پیش بینی ساختار طبقاتی در جامعهٔ انفور ماتیک \_و این جالبتر از هر مورد دیگری برای ماست \_به طور عمده به تسحلیل از چگونگی سیر آتی کار دستمزدی و احیاناً انواع اشتغالاتی بستگی دارد که جایگزین این نحوهٔ کار می شود؛ اشتغالاتی که کم و کیف دیگری خواهند داشت. پیش فرض من برای این نتیجه گیری بر نظریهٔ از میان رفتن کار به معنای سنتی و متعارف آن مبتنی است (یعنی از میان رفتن کار برای کسب درآمد، کاری که در مقابل آن دستمزد و یا به عبارت دیگر مبلغی معادل دستمزد برای فراورده های کار فرد پرداخت می شود). از میان رفتن چنین کاری ممکن است ناشی از پیشرفت در زمینه خودکار شدن و ماشینی شدن براساس انقلاب میکروالکترونیک باشد. برای جلوگیری از هرگونه براساس انقلاب میکروالکترونیک باشد. برای جلوگیری از هرگونه موء تفاهم، همین جا باید تأکید شود که از میان رفتن کار (به معنای متعارف آن) به مفهوم از بین رفتن فعالیت انسان که می تواند به صورت انواع

اشتغالات باشد، نیست. به دلایل گوناگون چنین امری امکانپذیر نیست. در ادامهٔ بحث به این مسئله بیشتر خواهیم پرداخت.

اگر کسی بخواهد با ادامهٔ بررسیهای ما در این زمینه به مجادله برخیزد، باید در و هلهٔ نخست بتواند با دلایل مستند و قانع کننده پیش فرضهای ما را در مورد تمامی روند بحث آینده رد کند و یا از قوت آن بکاهد؛ به ویژه از این رو که نتیجهٔ منطقی این پیش فرض الزاماً از میان رفتن طبقهٔ کارگر است؛ امری که اساس تصویر واقعیت اجتماعی مورد شناخت ما را از بیخ و بن دگرگون می کند.

چنین امری به طور طبیعی در نگاه نخست تکاندهنده و شبیه داستانهای علمی متخیلی است. ولی این فقط ناشی از خصوصیت تمفکر محتاطانهٔ ماست، البته اگر \_بدتر از آن \_نوعی مکانیسم دفاعی مبتنی بـر «ناهماهنگی شناختی» نباشد؛ مکانیسمی که به محض روبروشدن و درگیرشدن بین ایدئولوژی مورد دفاع و واقعیتهای نافی آن و نیز ناتوانی از حل آن به مدد دلایل منطقی و بخردانه، ذهن انسان را در مقابل حقایق جدید سترون کرده در آن مصونیت ایجاد میکند. بدون شک موضوع مورد بررسى نه داستاني علمي ـ تخيلي بلكه واقعيتي عيني است و نبتايج آن سریعتر از هر واقعیت دیگر زندگی اجتماعی ما را دگرگون خواهد کر د. برای نمونه، این دیگر یک واقعیت است که خو دکار شدن کامل تولید تقریباً بهطور کامل استفاده از کار انسان را از روند تولید حذف کرده است (باز هم به عنوان مثال توجه كنيد به كارخانه ها و مؤسسات توليدي بدون مشاركت انسان که هماکنون نه در تئوری بلکه در کاربرد صنعتی در فرایند تولید، بدون هرگونه مشارکت و دخالت انسان مشغول کارند. در ضمن باید توجه داشت همانگونه که در عمل ثابت شده است به کبارگیری این روش در بخش خدمات بهمراتب سادهتر از تولید است). از این رو باید این واقعیت را بپذیریم که کار (به معنای سنتی و متعارف کسلمه) و به تدریج انسان کارورز، ناپدید خواهد شد؛ یعنی کارگر و طبقهٔ کارگر به مثابه مجموعهٔ کارگران از میان خواهند رفت. ما نمی خواهیم به داوری در ایس مورد بپردازیم که آیا این موضوع از نظر ارزشهای بنیادی مورد نظر انسان خوب است یا بد، ولی حتی اگر ما به این نظر برسیم که از بین رفتن طبقهٔ کارگر واقعاً پسندیده نیست، واقعیت موجود راحتی با فریب دادن خود نیز نمی توانیم انکار کنیم.

در اینجا به ذکر نکته ای می پر دازم که البته مایلم نه به عنوان حجت، بلکه به منزلهٔ یک واقعهٔ خاص و جالب تاریخی در نظر گرفته شود (البته ایس موضع برای مارکسیستها اهمیت بیشتری دارد و عمدتاً دلیلی برای دوراندیشی مرشدشان تلقی می شود) و آن اینکه کارل مارکس بیش از صد سال قبل (۱۸۵۹ م.) و در طرح اولیهٔ کتاب سرمایه که با عنوان گروندریسه امشهور است به پیش بینی وضعیتی پر داخت که ما هماکنون از آن صحبت مسیکنیم. مارکس در صفحات ۵۸۲ تنا ۴۰۰ این دستنوشته که در پی سرنوشت عجیب و استثنایی و با یک تأخیر طولانی در سالهای ۱۹۳۹ تنا ۱۹۴۹ به چاپ رسید، روند تحول خودکار شدن و خودکاری کامل و عواقب آن، یعنی تغییراتی که این تحول در وضعیت پر ولتاریا و ساختار طبقاتی جامعه ایجاد خواهد کرد، پیش بینی کرده است.

علم در جامعهٔ انفورماتیک، بدون شک، نقش نیروی مولد را به عهده میگیرد. درواقع هماکنون نیز نیروی کار انسانی دستخوش استحاله شده است و به تدریج معنای اجتماعی خود را از دست می دهد. بنابراین ساختار جامعهٔ آینده و مورد نظر ما چگونه خواهد بود؟

۱. ترجمهٔ فارسی جلد اول این کتاب منتشر شده است: کارل مارکس، گروندریسه (مبانی نقد اقتصاد سیاسی) ترجمهٔ باقر پرهام و احمد تدین، انتشارات آگاه، ۱۳۶۳ ـم.

طبعاً، در اینجا از یک دورنمای آینده، فرض کنیم سی تا پنجاه ساله، صحبت میکنیم؛ زیرا این دگرگونی به سرعت برق اتفاق نمی افتد. تغییرات لازم برای شکوفا شدن نیروها و مکانیسمهای اجتماعی موردنظر به زمان نیاز دارد.

طبقهٔ کارگر رو بسه زوال است. ولی سرنوشت و موقعیت طبقه سرمایه دار، یعنی مالکان وسایل تولید و در کنار آنان زمینداران بزرگ به چه صورت در خواهد آمد؟ این موضوع به کیفیت و سرعت تغییرات اجتماعی در آینده نزدیک (حدود بیست سال آینده) بستگی دارد.

ایسن تغییرات ممکن است همانگونه که متذکر شدیم دارای خصایص سوسیالیستی، مانند از میان رفتن مالکیتهای خصوصی بزرگ بر ابزار تولید (و خدمات) و نیز طبقات سرمایه دار، شود که در این صورت در ساختار اجتماعی دگرگونی بنیادی به وجود خواهد آمد. اما وجود پدیده های منفی و نقاط ضعف فراوان در کشورهای سوسیالیستی موجود مانعی برای تحقق این روند در کشورهای فوقصنعتی است. از سوی دیگر، وجود کشورهای سوسیالیستی موجود عامل مثبتی است؛ چرا که اگر برای ادارهٔ جوامع آینده نیاز به اتخاذ این چنین تدابیر سوسیالیستی باشد، خطر مداخلات خارجی را منتفی می کند. هر چند اگر چنین تغییرات ریشه داری با کیفیت سوسیالیستی در این جوامع به وجود آید، تجاوز به این کشورها بسیار محدود خواهد بود و مورد استثنایی خواهد داشت؛ این کشورها بسیار محدود خواهد بود و مورد استثنایی خواهد داشت؛

تحولات آینده، ممکن است در راستای دیگری نیز باشد که احتمال آن نیز می رود و آن پیدایش جوامعی است که در آن طبقهٔ کیارگر و طبقهٔ سرمایه دار هر دو از بین بروند و یا احیاناً سرمایه دار به صورت بسیار تضعیف شده ای در شهر و روستا باقی بماند. چنین حالتی زمانی پیش خواهد آمد که روند تحول فقط بدین محدود شود که دولت از طریق سیاستهای مالیاتی مؤثر و نافذ بخش بزرگی از درآمد سرمایهداران را به خود تخصیص دهد و با وضع قوانین متناسب امکان انتقال ثروت به فرزندان آنان را از طریق وراثت از میان بردارد. چنین وضعی الگوی لنین را در مورد کشورهای سرمایهداری کلاسیک به خاطر میآورد. بر طبق این احتمال، سرمایهٔ سرمایهداران بازخرید شده و آنان در پستهای مدیریت گمارده میشوند مسئلهٔ قدرت سیاسی طبقهای را که از لحاظ اقتصادی و اجستماعی در حال زوال است در صفحات آینده مورد بررسی قرار میدهیم به هر حال جنین روندی ممکن است اشکال و صور مختلفی بیداکند.

در چنین حالتی جامعهای پدید می آید که دو طبقهٔ اصلی آن از بین می روند (دهقانان را از زمینهٔ بحثمان مستثنا می کنم، هر چند روند به کارگیری ماشینهای خودکار، پس از مدت زمانی طولانی تر شامل آنان نیز خواهد شد). چه چیزی جانشین این دو طبقه خواهد شد؟ شاید یک قشر اجتماعی شامل دانشمندان، مهندسان، تکنسینها و مدیران که مسئولیت هدایت روند تحول صنعت و خدمات را به عهده خواهند گرفت. به ویژه در این میان، متخصصان در زمینهٔ توزیع اجناس گوناگون نقش بسزایی پیدا خواهند کرد. اینکه این قشر اجتماعی ترکیبی از تکنسینها و مدیران کروه، نمایندگان تولید و خدمات بخواهد بود، امری بدیهی است. به این گروه، نمایندگان علوم نیز اضافه می شوند (یعنی نه تنها تکنولوژیستها، بلکه همچنین نمایندگان علوم پایه، مانند ریاضی دانان، فیزیک دانان، شیمیستها، بیولوژیستها و غیره)؛ زیرا بدون مشارکت آنان هر گونه شعمی در زمینهٔ تکنولوژی مدرن غیر ممکن است. علت چنین روندی این تحولی در زمینهٔ تکنولوژی مدرن غیر ممکن است. علت چنین روندی این تحولی در زمینهٔ تکنولوژی مدرن غیر ممکن است. علت چنین روندی این است که امروزه علم خود و سیله و ابنزار تولید است و هر روزه نقش است که امروزه علم خود و سیله و ابنزار تولید است و هر روزه نقش

تعیین کننده تری در روند تحول آینده کسب می کند. این قشر اجتماعی جدید فقط به معنای خاص جدید است؛ زیرا نه تنها عناصر سازندهٔ آن، یعنی گروه متخصص، بلکه همچنین نحوهٔ عملکرد دانش آنان به مثابه ابزار تولید قبلاً به وجود آمده و امروز نیز در حال توسعه است. با این حال، این قشر اجتماعی به کثرت دو طبقهٔ کارگر و سرمایه دار نخواهد برد؛ هرچند با توجه به کارکرد اجتماعی این دو طبقه، قشر نامبرده کاملاً جانشین آنها خواهد شد و در نهایت، با کارآیی به مراتب بیشتری از این دو طبقه.

چرا از یک «قشر» صحبت میکنیم و نه از یک «طبقهٔ اجتماعی»؟ این مربوط به تعریفی است که امروزه دربارهٔ مفهوم «طبقه» رایج است. براساس این تعریف مشخصهٔ ویژهٔ یک طبقه حهمانگونه که گفته شد حبه نحوهٔ مناسبات اعضای آن با مالکیت بر ابزار تولید مرتبط است. طبعاً مى توان اين وجه تشخيص را تغيير داد و درواقع هم با توجه به از ميان رفتن کار به معنای سنتی و متعارف آن و نیز تغییرات کیفی در مورد حق مالکیت بر ابزار تولید، ارائه تعریف جدیدی از مفهوم «طبقه» به یک ضرورت تبديل شده است. ديگر وجه مشخصهٔ طبقه نمي تواند فقط در ارتباط با مالکیت بر ابزار تولید در نظر گرفته شود؛ زیسرا مشلاً در اختیار داشتن قدرت سیاسی هم بسیار مهم است. و در این مورد خواهیم دید که هریک از گروههای خاص با عملکرد اجتماعی معین، که ما آن را «قشر» نامیدهایم، عملاً یک طبقهٔ اجتماعی است. و این بدان علت است که اعضای این قشر، حتی اگر مالکان ابزار تولید مد نظر باشد ـبا این پیشفرض که علم امروزه خود ابزار توليد است مالكيت اين وسيله را در اختيار دارند. با این حال با توجه به برداشت رایج کنونی در این مورد شاید درست این باشد که مفهوم «قشر» را برای جلوگیری از سوء تفاهمات معنایی حفظ كٺيم.

از این رو، پیدایش مشکلات اجتماعی ناشی از انقلاب صنعتی کنونی با طرح مقولهٔ «ساختار طبقاتی» به هیچوجه پایان نسمی گیرد؛ هرچند این مطلب شالودهٔ این یا آن مسئلهٔ اجتماعی را به وجود می آورد. مادر ادامهٔ این بحث به ذکر سه مورد می پردازیم که بنخشی از اندیشههای سنتی اصلاح طلبانهٔ مکتب سوسیالیسم را تشکیل می دهد: مسئلهٔ از میان رفتن تمایزات بین کار جسمانی و فکری؛ بین کار در شهر و روستا و نیز مسئلهٔ برابری اقتصادی به مثابه اساس از بین رفتن سایر نابرابریها.

یکی از رؤیاهای نهضت عظیم سوسیالیستی در سالهای گذار از قرن ۱۸ به ۱۹،که آن هنگام هنوز درخواستی آرمانخواهانه بود، عبارت بوداز غلبه بر تمایز بین کار جسمانی و فکری. این رؤیا در آن زمان نه تنها متضمن درخواست از بینرفتن هرگونه کار توانفرسای جسمانی، بلکه به معنای از بین بر دن اختلاف در سلسله مراتب اجتماعی و در ردههای شغلی نیز بود. همانگونه که گفته شد، چنین درخواستی در آن زمان خصلتی تخیلی داشت؛ چرا که امکانات لازم برای تحقق چنین درخواستی وجود نداشت. این شعار در چارچوب سوسیالیسم مارکس نیز به صورت یک رؤیا باقی ماند؛ شعاری که از زرادخانهٔ نظام گذشته، یعنی اندیشههای سوسیالیستی ماقبل مارکس، به عاریه گرفت شده بود. فقط در دوران ما است که با توجه به دورنمای جامعهٔ انفورماتیک کار جسمانی از بین میرود، در عین اینکه همزمان، آنچه از کار سنتی باقی میماند خصلت فعالیت فکری پیدا می کند، و این کاری خلاق خواهد بود؛ زیرا هرگونه کار فکری تکراری و آزاردهنده به وسیلهٔ خودکارها انتجام میگیرد و از اینرو جنبهٔ کاری نخواهد داشت. بدینسان این خواست قدیمی به نمحو جالب و بدیعی تحقق می یابد، هرچند نه از طریق از میان رفتن تعارض و ایجاد یکسانی بین این دو نوع کار، بلکه با از میان رفتن یکی از این دو. از اینرو

نحوه و شکل تحقق این خواست، برخلاف آنچه در گذشته تصور می شد، جدید ولی در عین حال نافذ و مؤثر است. این امر باعث تغییرات عمده و مهمی در تمام زمینه ها می شود؛ از جمله در موقعیت اجتماعی قشری که روشنفکر نامیده می شود. اگر کلیهٔ افراد به طرق گوناگون به فعالیت فکری بیر دازند تفکیک روشنفکر، بهمثابه قشری ویره و با وظایف اجتماعی خاص از سایر افراد معنی و مفهوم خود را از دست می دهد دهمهٔ انسانها به معنای عام روشنفکر می شوند. بنابراین اگر توجه شود که اعتلای مستمر تعلیم و تربیت راه حل اصلی این مسئله، بعنی بیکاری ساختاری است، موضوع کاملاً روشن می شود. البته روشنفکران، به معنای خیاص (پیعنی عاملان فعالیت خلاقه و روشنفکرانه) در شکل بندی اجتماعی جدید، مانند گذشته، به صورت گروه خاص اجتماعی نسبتاً کوچک باقی خواهند ماند؛ هرچند تعداد آنان در شرایط جدید در مقایسه با گذشته افزایش خواهد یافت. مگر اینکه در این زمینه نیز مهندسی ژنتیک به کار گرفته شود و نبوغ به صورت انبوه تولید شود. ولی با توجه به سطح دانش کنونی در این زمینه، چنین اندیشهای هنوز به قلمرو داستانهای علمی ـ تخیلی تعلق دارد. با این حال، از میان بردن اختلاف بین کار در روستا (کشاورزی) و در شهر (تولید صنعتی و خدمات) هنوز هم درخواستی قابل طرح است؛ هرچند احتمال تحقق آن امروزه، در مقایسه باگذشته، بیشتر است. به یمن کاربرد میکر والکترونیک در ماشین آلات کشاورزی برخی از کارها را، حتى در شب هم، مى توان به صورت خودكار انجام داد؛ مثلاً كوددهى مؤثرتر به زمینهای زراعی پیش از پاشیدن بذر و مانند آن. تداوم پیشرفت در زمينة مهندسي ژنتيك نهتنها افزايش فوقالعادة محصولات را امکانپذیر میکند، بلکه امکان برورش گیاهانی را که در مقابل دمای نامتناسب دارای مقاومت بیشتری هستند و همچنین اصلاح نباتات را از

طریق ایجاد همزیستی دائمی با باکتریهای مناسب، که ازت را مستقیماً از هوا میگیرند، بیشتر میکند و حتی ضرورت کوددهی به زمین را نیز از بین می برد. پیشرفت در این زمینه خارق العاده است و آینده نیز متضمن دستاوردهای عظیمتری است. کار در روستا به ویژه در زمینهٔ دامداری معنوز هم در اساس باکار در شهر تفاوت کیفی دارد و چشم اندازی هم در مورد از بین رفتن این اختلاف مشاهده نمی شود.

طبيعي است كه توسعه وسايل مدرن اطلاعات عمومي فاصله بين روستاها و مراکز فرهنگی را کاهش میدهد و استفادهٔ بهتر از تولیدات فرهنگی را امکانپذیر میکند. ایجاد کابلهایی از جنس الیاف شیشهای و بهره گیری از آن مزارع و آبادیهای دورافتاده و پراکنده را به هم مرتبط میکند. کاربرد وسیع کامپیوتر نیز، همانگونه که هماکنون در کانادا مورد استفاده قرار گرفته است، جداافتادگی و انزوای آن گروه از افراد را که در بخش کشاورزی اشتغال دارند، شدیداً کاهش میدهد؛ در همین زمینه مى توان از توليد وسايط نقليهٔ مدرن، ييشرفته و سبك مانند اتومبيل، هلیکوپتر، هواپیماهای کوچک، قایقهای موتوری و مانند آن نام بردکه در همين جهت عمل مي كنند. بااين حال اختلاف كيفي بين شهرور وستاعلي رغم همهٔ این اوصاف باقی خواهد ماند. این اختلاف از یک سو به کمیت و کیفیت کاری بستگی دارد که باید در بخش کشاورزی، در مقایسه باکار شهری (براساس دادههای موجود)، و حتی در شرایط انقلاب صنعتی معاصر، انجام شود و از سوی دیگر معلول فاصلهای است که بین روستاها و مراکز عمدهٔ کشور در زمینهٔ فرهنگی، اجتماعی، سیاسی و نظایر آن وجود دارد. البته الگوی كاملاً متفاوتي از آنچه امروزه در زمينهٔ شهرسازي و گرایشهایی که برای ایجاد شهرهای غول آسا (مگایولیس) و رعبانگیز و جود دارد می توان تصور کرد. مثلاً می توان در رؤیا شهرهایی پر از باغهاو

مزارع مجسم کرد که در آنها مجتمعهای شهری و روستایی با چنان نظم و فاصله در کنار هم قرار گرفته باشند که ویژگیهای زندگی شهری و روستایی و اختلاف کیفی در این دو نحوهٔ زندگی از میان برود. اما متأسفانه همهٔ اینها همانند داستانهای علمی - تخیلی است. البته این نظرها و دیدگاهها مورد توجه قرار گرفته است که ارزش آن را هم دارد؛ چرا که نه تنها این نظریات نکاتی را در خود دارد که شایستهٔ توجه است، بلکه در عین حال اگر امکانات فنی موجود مد نظر قرار گیرد ممکن است قابل تحقق نیز باشد. به هیچ و جه نباید به دستاو ردهای فنی موجود کماهمیت داد.

ولى به هر حال بايد توجه داشت كه تعديل اختلافات اجتماعي (ايجاد نوع خاصی از برابری اجتماعی) بهمثابه پیامد تغییراتی که در زمینهٔ تكسنولوژي و شالودهٔ اقتصادي جامعه در شرف انجام است، مسئلهٔ پیچیدهتری است. طرز تفکری وجود دارد که بـراسـاس آن پیشرفت در زمینهٔ مساوات (نسبی) اقتصادی، به طور خودکار به کاهش سایر تعارضات موجود در حیات اجتماعی انسانها میانجامد. به نظر من این طرز تـفکر بیش از حد خوش بینانه است. این تغییرات و دگرگونیها ممکن است برابری اجتماعی را افزایش دهد ـیا حتی به ناپدیدشدن اختلافات طبقاتی بینجامد \_اما از سوی دیگر ممکن است \_و این خطر واقعاً وجود دارد \_ به پیدایش اختلافات جدیدی بینجامد که شاید به مراتب علمیق تر از اختلافات قبلى باشد، البته اگر آنقدر پيش نرويم كه ادعاكنيم چنين روندی ممکن است حتی به پیدایش جوامع توتالیتر از نوع جدید منجر شود. این موضوع مربوط به بررسیهای بعدی ما در زمینهٔ شکل بندی سیاسی جامعه می شود که به آن خواهیم پرداخت. در اینجا مایلم فقط به یک مسئلهٔ پراهمیت و اساسی، که طبق تعریف ما به زمینهٔ مسائل اجتماعی تعلق دارد، توجه شود.

تردیدی وجود ندارد که از بین رفتن کار به معنای سنتی و متعارف آن و از میان رفتن یا دست کم تغییر کیفی مالکیت خصوصی بر ابزار تولید، بناگزیر دگرگونی ساختار طبقاتی جامعه را به همراه خواهد داشت. مضمون این دگرگونی عبارت خواهد بود از حذف (یا دست کم تعدیل) اختلافات اجتماعی معین بین افراد، به ویژه آن تمایزاتی که ناشی از تفاوت در ثروت و مالکیت است. روشن است که در این میان آن نوع اختلافاتی هم که ناشی از منشأ طبقاتی است، کمتر شده و یا از بین می رود (تجربه نشان داده است که اختلافات مربوط به وابستگیهای ملی و مذهبی به مراتب سخت جان ترند). می تواند کاهش این اختلافات بدون شک در تحقق برابری اجتماعی گام ویژه ای باشد؛ البته اگر خطر پیدایش اختلافات تازه ای که ممکن است در شرایط سیاسی خاص به مراتب عمیق تر باشد جامعه را تهدید نکند. منشأ بیدایش این خطر احتمالی در کجاست؟

منشأ پیدایش این خطر در این است که افراد ممکن است دوباره از هم فاصله بگیرند؛ به این صورت که عدهای آنچه را که در جامعه واجد ارزش و تعیین کننده است در اختیار بگیرند، ولی سایرین سهمی در آن نداشته باشند. این «آنچه» در این مورد می تواند انفورماسیون (به وسیع ترین معنای کلمه) باشد. انفورماسیون ممکن است در شرایط معینی جایگزین مالکیت بر ابزار تولیدشده و به مثابه زمینهٔ پیدایش قشربندی اجتماعی جدیدی عمل کند. این قشربندی ممکن است یادآور تقسیم طبقاتی کنونی باشد، هرچند به طور کامل همانند آن نخواهد بود.

امروزه تمایز روشنی بین کسانی که باکاربرد کامپیوتر آشنا هستند و افرادی که فاقد این دانش اند در حال پیدایش است. البته، در اینجا به این «دانستن» و «ندانستن» کاری نداریم؛ این پدیدهای گذراست و به یسمن برنامهٔ درسی مدارس در این زمینه این تمایز به سرعت ناپدید خواهد شد.

ولی آنچه در واقعیت به مراتب سخت جان تر است و در عین حال باگذشت زمان به مسئله ای بنیادی تر تبدیل خواهد شد، «انفور ماسیون» است.

ما از جامعهٔ انفورماتیکی صحبت میکنیم که در آن کلیهٔ شئون حیات اجتماعی تحت نظارت فرایند انفورماسیون و پوشش نوعی هوشمندی مصنوعی درمی آید و میانجی این کنترل نسلهای آینده کامپیوتر خواهد بود. ولی موضوع بر سر چگونگی شکلگیری ایسن روند در زمینههای مختلف حیات اجتماعی نیست. مسئلهٔ اساسی ایسن است که نتایج ایسن انفورماسیون انبوه و فوق العاده جامع در اختیار چه کسانی قرار میگیرد و از آن چگونه استفاده خواهد شد. هرچه این روند بیشتر توسعه یابد، به همان نسبت هم جدایی بین دارندگان انفورماسیون و کسانی که فاقد آناند به امری مهم تبدیل میشود. این جدایی، همانگونه که در بالا به آن اشاره شد، در شرایط معینی ممکن است خصلت طبقاتی پیدا کند. سعی میکنم معنای این نکته را، که خیلی کلی بیان شده است، با ذکر مثال مشخصی معنای این نکته را، که خیلی کلی بیان شده است، با ذکر مثال مشخصی روشن کنم.

مجلس نمایندگان ایالات متحد امریکا مرکز تحقیقات ویژهای را به وجود آورده است که وظیفهٔ آن بسررسی تأشیر تکنیکهای جدید انفورماسیون بر حوزهٔ زندگی شخص و همچنین بر حقوق شهروندان آن کشور است. علت جیست؟ روشن است که با فزونی کاربرد کامپیوتر در این زمینه ها خطراتی به وجود آمده است که کاملاً مشهود است و سندیکاها بن زمینه ها خطراتی به وجود آمده است که کاملاً مشهود است و سندیکاها بنه فقط در ایالات متحد امریکا داز خود واکنش نشان دادهاند. این واکنش پس از نظارت و کنترل کامپیوترها بر فعالیت کارگران در کارخانه ها آغاز شد. کامپیوتر هر روند، هر وقفه در امر تولید و یا سرعت کار، بهره دهی و امثال آن را ثبت میکند و، همانگونه که دیده شده، این عمل موجب خستگی عصبی کنترل شوندگان شده است؛ به ویژه در موقعیتی که

نتایج چنین «مشاهداتی» ممکن است به از دست دادن کار بینجامد و آن هم در زمانی که برائر فشار بیکاری وسیع رقابت شدت یافته است. روشن است که این رخداد از چشم سندیکاها دور نمانده است.

اما مسئله هنگامی جدی تر می شود که چارچوب عملکرد وسیع و همه شمول انفور ماسیون را، که یکایک افراد را زیر پوشش خود می گیرد، مورد نوجه قرار دهیم.

هر نهادی که یک شهروند به طریقی با آن مرتبط می شود، کلیهٔ اطلاعات مورد نظر نهاد را در مورد آن فرد به کامپیو ترمی دهد. این نهاد ممکن است محل کار، بیمهٔ اجتماعی، بیمارستان، مراکز درمانی سیار، مدرسه، احزاب سیاسی، سندیکاها و غیره باشد.

در اصل هر نهاد اطلاعات مربوط به حوزهٔ عسل خود را جسع آوری میکند. اما تصور کنید اگر یک «نهاد عالی» اسروزه در بیشتر کشورها داده های اطلاعاتی کامپیو ترها را نهادها و افراد به خصوصی در نظارت خود دارند این امکان را در اختیار داشته باشد که کلیهٔ داده های مربوط به یک فرد را از مراکز مطلعی جمع آوری بکند و براساس این اطلاعات به تحلیل این فرد بپردازد، چه پیش خواهد آمد. چنین مراکزی در هر کشوری وجود دارد و دست یافتن به این اطلاعات به نام حفظ «منافع عالیه» با هیچ سد و مانعی مواجه نیست. بنابراین «نهاد عالی» نه تنها قادر به جسم آوری کلیهٔ اطلاعات مربوط به یک فرد است، بلکه می نواند اطلاعاتی به مراتب بیش از آنچه یک فرد در مورد خود دارد، در اختیار داشته باشد (اگر موانع روانشناسانه ای را که در زمینهٔ تحلیل از خود در برابر هر شخصی و جود دارد مد نظر قرار دهیم این موضع روشنتر می شود). بدین سان نه تنها امکانات عجیب و مدهشی در زمینهٔ روشهای رایج ار عاب فراهم می شود، بلکه امکانات و سیعی نیز در مورد ایجاد روشهای بسیار ظریف بسیار ظریف

تأثیرگذاری و شستشوی مغزی پدید می آید. چنین روندی را در یک نظام اجتماعی با بوروکراسی فوق العاده پیشرفته در نظر بگیرد. آنگاه خواهید دید که از دورنمایی که جورج اورول ترسیم کرده است، چندان هم دور نیستیم. بنابراین برای اندیشیدن در این مورد و یافتن دلایل کافی برای تلاش جهت جلوگیری از تحقق چنین وضع ناهنجاری علل موجهی وجود دارد. این مشکل را، همانگونه که در بررسیهای مان در مورد شکل بندی سیاسی جامعه خواهیم دید، به سادگی نمی توان حل کرد.

با این حال، مایلم به مسئلهٔ مو رد علاقه مان یعنی امکان به وجود آمدن اختلافات جدید اجتماعی بازگردم و این نکته را متذکر شوم که بدین طریق شالودهٔ تقسیم شبه طبقاتی پدید می آید. پس، این فقط یک خطر بالقوه نیست؛ چراکه در جامعهٔ انفور ماتیک بناگزیر تنقسیم بندی جدیدی بین دارندگان اطلاعات و کسانی که فاقد آن اند پدیدار خواهد شد؛ بدین سان بنیانی پی ریزی می شود که ممکن است شرایطی شبیه جوامع طبقاتی بنیانی پی ریزی می شود که ممکن است شرایطی شبیه جوامع طبقاتی دانش فنی در زمینهٔ انفور ماتیک نیست سزیرا همان گونه که گفتم چنین کمبودی را می توان به سادگی از طریق گنجاندن این موضوع در برنامهٔ دروس مدارس که هم اکنون در خیلی از کشورها معمول شده است برطرف کرد مسئله بر سر تقسیم جامعه به افراد صاحب اطلاعات (در زمینه های گوناگون حیات اجتماعی) و کسانی است که راه به این اطلاعات (در ندارند (اسرار شغلی!)؛ و این مسئله ای بسیار حساس و غامض است. بدین طریق به محدوده ای جدید، یعنی سیاست، کشانده می شویم؛ هرچند این دیگر به قلم و مسائل اجتماعی تعلق دارد.

## دگرگونی شکلبندی سیاسی جامعه

اگر خصلت شکل بندی اقتصادی جامعه براساس نحوهٔ مالکیت بر ایزار تولید ـ یعنی مالکیت خصوصی و اجتماعی بر این ابزار (و ما برای واژهٔ ابزار تولید هم وسایل تولید و هم مواد خام را در نظر میگیریم) \_ تعیین میشود و اگر شاخص چگونگی شکل بندی اجتماعی ساختار طبقاتی جامعه است، رابطهٔ بین فر د و جامعه، که ترجمان خو د را در مناسبات بین فرد و نهادهای اجتماعی و عمدتاً دولت می یابد، خصلت شکل بندی سیاسی جامعه را تعیین میکند. شکل بندی سیاسی جامعه کلیهٔ این روابط یعنی مناسبات بین فرد نهادهای اجتماعی و جامعه را دربر می گیرد و بازتاب کامل و منطقی این مناسبات در وجود دموکراسی به معنای اخص این واژه، یعنی «حاکمیت مردم»، متجلی می شود. در صورت فقدان دموكراسي، نظامهاي اجتماعي ديگري زمينهٔ تحقق مناسبات فرد ـ نهاد اجتماعي و جامعه را به وجود مي آورند؛ مثل حكومت يك فرد بر جامعه (اتوكراسي) يا سلطهٔ طبقهٔ معين اجتماعي بر جامعه (اريستوكراسي يا حاکمیت طبقهٔ مالک از دوران بر دهداری تا سر مایه داری) یا اعمال حاکمیت به معنای بسیار گسترده و همه جانبهٔ آن که به عبودیت و بندگی کامل مردم زیر سلطهٔ دولت یا ارگانهای آن (توتالیتاریسم) می انجامد.

طبیعتاً این تقسیمبندی خشک و از پیش تعیین شده است؛ ولی به هـر حال دموكراسي را بممثابه محور اصلى نسى توان ناديده گرفت. واژهٔ «دموکراسی» معنایی گوناگون دارد و از این رو متضمن جوانب متفاوتی هم هست که این خود باعث می شود این مقوله به صورتهای گوناگون مدنظر قرار گیرد و تفسیر شود. ولی در نهایت باید در نظر داشت که مفهوم این مقوله از لحاظ تباریخی سیال و تنغییربذیر است و از واقعیتهای زمانی مشخص و سرزمینهای معین ریشه میگیرد. بنابراین وقتی واژهٔ «دموکراسی» را به کار میبریم، این سؤال پیش می اید که، «اصولاً از چه چیزی صحبت می شود؟» و مکاتبی که در این زمینه خود را مدعی و محق برای پاسخگویی می شمرند، پاسخهایی آنچنان گوناگون و متعدد برای این پرسش دارند که انسان دچار حیرت و تردید می شود که آیا اصولاً در ابن زمینه امکان تفاهم وجود دارد یا خیر. به هر حال ملاک صحت و سقم این مسائل در مباحث علمی مشخص می شود. آنچه اینجا مطرح است یاری جستن از عقل سلیم است که شاید به مدد آن رو با این پیش فرض که مسئله را با مختصات این دوران و به کارگیری عام ترین نظام ارزشی متعلق به این عصر مورد بررسی قرار دهیم ـ با سهولت نسبتاً بیشتری بتوان هستهٔ موضوع را شکافت و به کنه مطلب پی برد. در دوران ما و در مناسباتی که در آن زندگی میکنیم، مسئله این است که فرد با حفظ استقلال نسبی شخصیتاش چگونه و تا چه اندازه می تواند در تصمیماتی که سرنوشت جامعه را تعیین میکند مشارکت داشته باشد، یعنی در روند تصمیمگیری، آن هم از پایین ترین تا بالاترین ارگانهای یک جامعه شرکت کند.

حال می توان، در ارتباط با آنچه هم اکنون گفته شد، نتیجه گرفت که هر واژه ای دربر دارندهٔ مسئله ای دو گاه مسئله ای بسیار پیچیده داست. حال

علی رغم مجادله و مناقشه در باب محتوای واژهٔ دموکراسی می توانیم این سؤال را مطرح کنیم که آیا انقلاب صنعتی معاصر بر شکل بندی سیاسی جوامع کنونی در غرب و شرق (به معنای سیاسی و نه تقسیم بندی جغرافیایی) تأثیر خواهد گذارد. و اگر پاسخ مثبت است، این تأثیر چگونه خواهد بود. همانگونه که مشهود است در اینجا بحث بر سر تحقق دموکراسی است.

نویسندگان بیانیهٔ معروف به انقلاب سه گانه در مورد مسئلهٔ پیشرفت دمسوکراسی در دورهٔ به اصطلاح «انقلاب سیبرنتیک» در کشورهای فوق صنعتی سرمایه داری خوش بین و حتی دجار توهم بودند. آنان بیانیه را با جملات زیر به اتمام رسانده اند:

انقلاب سیبرنتیک آیندهای را به ما نشان می دهد که دموکراسی و ارزشهای مادی آن از لحاظ کیفی به مراتب غنی تر خواهد بود... دموکراسی می تواند فقط براساس نوعی نظام سیاسی شکل گیرد که در آن ثروت و ارزشها متعلق به انسان باشد و به دست خود انسان نیز توزیع شود و رفاه اجتماعی گسترده تری را همراه خود به ارمغان آورد. با پیدایش عصر فراوانی، پایهٔ اقتصادی برای ایجاد دموکراسی واقعی، یعنی مشارکت در تصمیم گیریها، به وجود می آید؛ به نحوی که در آن انسانها دیگر خود را در بند نیروها و تدابیر اجتماعی، که از نظارت و درک آن به دور است، حس نکنند.

در اینجا می توان طنین درک مادی (یا اکونومیستی؟) خودجوش از تاریخ را به گوش دل شنید. آنچه گفته شد هرچند دلچسب است و ظاهراً امکانی واقعیت پذیر به نظر می آید، ولی به عقیدهٔ من به همین نسبت هم خوش بینانه است.

در این ارزیابی خطر پیدایش تمایز خط جدید بین کسانی که ابزار تولید را در اختیار دارند و گروه دیگری که فاقد آناند به اندازهٔ کافی مورد توجه قرار نگرفته است. این خود همانگونه که بدان اشاره شده ممکن است به تخاصمهای شبه طبقاتی بینجامد. در اوایل سالهای ۱۹۶۰، هنوز چنین برداشتی از مسئله و جود نداشت و یا دست کم فقط به صورت بالقوه امکان پذیر بود. ولی امروز با مقولهٔ فعلیت یافته ای سروکار داریم، هرچند تحولات بعدی ممکن است شکلهای خطرناکتری از این پدیده را ایجاد کند.

در اینجاست که پیدایش دورانهای سرمایهداری محدود، که الگوی آن را در صفحات پیش توصیف کردیم، به عنوان محتمل ترین نوع توسعه کشورهای صنعتی، آن هم زیر فشار موج رو به افزایش انقلاب صنعتی دوم و بیکاری ساختاری ناشی از آن، به وجود می آید. در اینجا مایلم به دو وجه از امکان خدشه دار شدن دمو کراسی در این وضعیت اشاره کنم.

اولین خطر از جانب طبقهای از افراد سرمایه دار به وجود می آید که هرچند درآمد آنان محدود شده است، ولی فرمان هدایت صنعت و خدمات مانند گذشته در دست آنان قرار دارد و دارای مواضع کلیدی اند حدی اگر محدودیتی نیز برای آنان ایجاد شده باشد. داشتن چنین موقعیتی آنان را صاحب قدرت فوق العاده ای می کند؛ به ویژه اگر توجه شود که متنوع ترین اطلاعات به طور روزافزون و انحصاری در اختیار قشر اجتماعی و صاحب تخصص، یعنی بوروکراسی، قرار می گیرد که در کلیه سطوح عمل می کنند و در زمینهٔ «دانش» نیز دارای تخصص اند. آیا بدین سان «اتحاد» ویژه ای به وجود نخواهد آمد؟ و در برخی موارد به نوع خاصی از «همکاری حرفه ای» در زمینهٔ مدیریت، بین بقایای طبقهٔ سرمایه داران و «سرمایه داران جدیدی»، که کلیهٔ منابع اطلاعاتی را در سرمایه داران و «سرمایه داران جدیدی»، که کلیهٔ منابع اطلاعاتی را در

اختیار دارند، نخواهد انجامید؟ مطمئناً چنین خواهد شد و چنین گرایشهایی وجود خواهد داشت؛ زیرا از لحاظ سیاسی ساده لوحانه است اگر بپذیریم که طبقهٔ سرمایه دار قدیمی مواضع قدرت خود را بدون مقاومت رها کرده و برای استفاده از امکانات وسیعی که در اختیار دارد تلاش نخواهد کرد. در واقع انفورماسیون می تواند حاکمیت سیاسی طبقه ای را که در حال زوال و نابودی است برگرداند؛ به ویژه اگر در این میان مسئلهٔ ملیگرایی یا «مبارزه با کمونیسم» را مورد توجه قرار دهیم و در نظر داشته باشیم که این مترسک را در آینده هم می توان با جرح و تعدیل وسیلهٔ ارعاب قرار داد؛ حتی نه با تأثیر کمتری از امروز. در ضمن نباید فراموش کرد که در آینده نیز محافل و دوایر نظامی صاحب نفوذ و گروههای ذینفع وابسته به آن وجود خواهند داشت و به تشنجات و مخاصمات بین المللی دامن خواهند زد.

در اینجا موضوع بر سر دنبال کردن یک خط مشی روش شناسانه است. مسائل سیاسی را نباید جدا از مجموعهٔ حیات اجتماعی مورد بررسی قرار داد؛ چرا که در صورت چنین نگرشی شیفتگی ما به دموکراسی، که در بالا بدان اشاره شد، رنگ خواهد باخت و خطرات ناشی از این نگرش موجب واکنشهای تهدید آمیزی در جامعه خواهد شد. آیا واقعاً چنین است که طبقهٔ سرمایه دار در حال زوال حما این را تکرار می کنیم — که مانند گذشته مدیریت صنعت و خدمات را در اختیار دارد و برای حفظ مواضعش مبارزه می کند با محافل و مراجع صاحب نفوذ نظامی و یا دست کم با بخشی از بوروکراسی جوامع انفور ماتیک متحد خواهد شد و در عمل به امکانات بالقوهٔ تحول دموکراسی سیاسی علاقه نشان خواهد داد و به ترغیب آن خواهد پر داخت؟ به عقیدهٔ من مطمئناً چنین نخواهد شد. این طبقه برای ایجاد اخلال در شکل گیری این فرایند و یا حتی جلوگیری از آن امکانات

وسیعی را در اختیار خواهد داشت. حال باید دید که این طبقه با چه ترفندی به مقابله با این تحول دموکراتیک برخواهد خاست؟ احتمالاً بدین طریق که جامعه ای ایجاد می کند که هرچند از لحاظ مادی غنی است، ولی در عین حال تو تالیتر نیز خواهد بود. چنین احتمالی واقعاً وجود دارد؛ به ویژه اگر امکان استفاده از سلاح ملی گرایی و ضد کمونیسم نیز مد نظر قرار گیرد، امری که بنا بر تجارب روزمرهٔ زندگی به خوبی آن را می شناسیم. از این رو، در این حالت، احتمال چنین گرایشی به مراتب بیشتر از عملکرد نیروهای اجتماعی و سیاسی در راستای دموکراسی است.

ولی این فقط یکی از زمینههای ایجاد خطر است. مورد دیگری وجود دارد که به مراتب خطرناکتر است. در این وضعیت جدید، دیگر طبقهٔ سرمایه دار در حال زوال موجد بحران نخواهد بود. در این حالت منبع خطر در وجود نهادی نهفته است که به آینده تعلق دارد و به دلیل سازمانی - اقتصادی به صورت روزافزون قدرت بیشتری کسب می کند. من در این مورد به نهادهای سلطه گر فراملی و چندملیتی فکر می کنم که حتی هماکنون در برخی زمینه ها از نظر اقتصادی به مراتب قدر تمند تر از اکثر کشورهای بزرگاند؛ مضافاً اینکه به علت ساختار فراملی و زمینهٔ گستردهٔ تأثیر گذاریهای شان، امکانات بسیار زیادی برای زیر نفوذ قرار دادن سیاست بین المللی در اختیار دارند. آنچه در اینجا بیش از هر چیز دیگر مورد نظر من است همین زیر نفوذ قرار دادن سیاست بین المللی است؛ نیرا اگر قرار بر این باشد که به گرایشهای تو تالیتر کمک شود، این تأثیر گذاری دارای اهمیت ویژه ای است.

روند تحول اقتصادی و اجتماعی در آینده نه تنها نفوذ شرکتهای چندملیتی راکاهش نخواهد داد (علی رغم انتقادات مکرر در زمینهٔ فعالیت آنها و یا حتی متهمکردن آنها در یاری رساندن به امپر یالیسم و استعمار نو)،

بلکه برعکس به علت گرایشهای موجود در فرایند اقتصاد تأثیر گذاری شان افزایش نیز خواهد یافت. این گرایش موجب می گردد که فراملی ها مكانيسم تحول و توسعهٔ سازماندهي ساختار اقتصاد آينده را هماكنون مدّ نظر قرار دهند و الگویی از سازمان دهی اقتصادی را ارائه کنند که درواقع پیشرفته است و به آینده تعلق دارد. عبلاوه بسر این، فراملی بودن ایس مؤسسات امكان انعطاف و كارايي قابل ملاحظهاي چه در فرايند توليد و چه در زمینهٔ فروش برای شان به وجود می آورد. از این رو به محض اینکه شرکتهای چندملیتی با اقتصاد کشورهای گوناگون درآمیزند، که احیاناً دارای تأثیرات مثبت هم می تواند باشد، نفوذ فوقالعادهای، چه از طرق رسمی و قانونی و چه با وسایل غیرقانونی (ارتشا) در آنها به چنگ می آورند. ضمن اینکه چنین نفوذی در کشورهای فقیرتر و ضعیفتر بهمراتب بیشتر خواهد بسود. حال اگر سلاح انفورماسیون را نیز بدان بيفزاييم، سلاحي كه امكان متنوع ترين و پرشاخه ترين فعاليتها و ارتباطات غیراقتصادی را فراهم میکند، به مرحلهای از تحول امپریالیسم میرسیم که هنوز مورد تحلیل قرار نگرفته است.

روشن است که با مسئلهٔ بی اهمیتی روبرو نیستیم؛ نه تنها به علت قدرت و نفوذ طبقهٔ سرمایه دار در حال تغییر، بلکه همچنین به دلیل کیفیت گرایشهای تو تالیتری که با نیاز تدافعی این طبقه هم متناسب است. درست بدین لحاظ ویژگیهای آیندهٔ جامعهٔ انفورماتیک به هیچ و جه کاملاً مشخص نیست و صدها دلیل برای ایجاد تر دید در زمینهٔ بیدایش تفاهم دموکراتیک در آن جامعه و جو د دارد.

در حقیقت دو امکان و دو مسیر برای تحول کشورهای فوقصنعتی سرمایه داری و جود دارد.

نخستین امکان آن جیزی است که در بیانیهٔ انقلاب سه گانه آمده است و

براساس آن جامعه نه تنها از نظر مادی غنای بیشتری خواهد یافت، بلکه به سطح بالاتری از دموکراسی نیز خواهد رسید. چنین جامعهای نه تنها مشارکت واقعی کلیهٔ شهروندان را در ثروت فزایندهٔ ملی محکن می کند، بلکه همچنین برای افراد موقعیتی فراهم می سازد تا از دغدغهٔ مسائل مادی رها شوند و خود را وقف تکامل خلاق شخصیت خویش و امور اجتماعی کنند. این رؤیا نیست؛ این یک امکان واقعی است که اگر منافع خاص طبقات سرمایه دار مانع آن نشود، در کشورهای فوق صنعتی ثروتمند می تواند تحقق یابد.

امکان دیگر این است که جامعه در فرایند حرکت خود به رفاه و ثروت دست یابد (حتی در مورد یکایک افراد)، ولی از نظر سیاسی به صورت تو تالیتر اداره شود. برای طبقهٔ اداره کنندهٔ جامعه، ثروت تو دهٔ مردم تهدیدی به شمار نمی آید. برعکس، چنین وضعی تو دهٔ مردم را آرام و مطیع تر می کند، به ویژه اگر آنان قانع شوند که رفاه شان مدیون طبقهٔ حاکم است. خطر فقط این است که در این نوع خاص از دموکراسی مادی مشارکت تو دهٔ مردم در رخدادهای سیاسی افزایش یابد. در این صورت می توان انتظار داشت که طبقهٔ حاکم به دفاع از موقعیت خود بپردازد و صحنهٔ سیاسی را در راستای منافع خویش به شکل موفقت آمیزی تحکیم بخشد. آنیچه در زمینهٔ تحول دموکراتیک گفتم، فقط یک امکان است.

انسچه در زمینهٔ تمحول دموکراتیک گفتم، فقط یک امکان است. همانگونه که اشاره شد، مورد دیگر این است که تمحول دموکراتیک با تو تالیتاریسم به مخاطره افتد؛ بدین معنی که تو تالیتاریسم امکان آزادی فعالیت را از افراد سلب کرده، بتواند مانع مشارکت وسیع تودهٔ مردم در امور سیاسی شود.

این نظرها، برخلاف آنچه از ظاهرشان برمی آید، به هیچ وجه خصلت نظری صرف یا مجرد ندارند. پیشفرض آنها در واقعیتهای سرسخت

امروز و تحول قابل پیش بینی فردا ریشه دارد و نتیجه گیریها هم نه برای دچارشدن به پندارهایی بی حاصل، بلکه برای نشاندادن راه فعالیت واقعی سياسي است؛ چراكه آگاهي از امكانِ عملي جدايي راه تحول در كشورهاى فوق صنعتى واقعيتى است كه متضمن فراخواندن بسراى عمل است. هدف این فراخوانی تحقق بخشیدن راه تحول دموکراتیک است که، حتى با عزيمت از نظام ارزشى كمابيش مورد قبول كنونى، براى بشريت راه بهتری است. این یک اخطار است که بهویژه آن احراب سیاسی را مخاطب قرار مى دهد كه پيشرفت اجتماعي در برنامه هايشان تصريح شده است. این اخطار دربر دارندهٔ این معناست که انقلاب صنعتی دوم به هیچ وجه خو دبه خود بهاشكال متعالى دموكراسي نخواهد رسيد؛ بلكه در شرایط معینی ـ ممكن است به نفی آن بینجامد. فقدان تفاهم در مورد این واقعیت عریان و نبود بازتاب آن در برنامهٔ احزاب مترقی و از جمله احزاب انقلابی با ایدئولوژی مارکسیستی برای شخص من رعبانگیز است. هدفي كه اين گروهها و احزاب در سرلوحهٔ كار و فعاليت خود قرار دادهاند و چنین سرسختانه برای اعادهٔ آن مبارزه می کنند، یعنی از بین رفتن مالکیت خصوصی بر ابزار تولید، به مقیاس وسیعی خودبه خود در پی پیشرفت انقلاب ميكروالكترونيك تحقق خواهمد يافت؛ ولى أن جيزي راكمه کمابیش با سکوت برگزار میکنند، مبارزه برای تحقق دموکراسی در جامعهٔ آینده است. ولی تحقق دموکراسی (نه در آیندهٔ بسیار دور)، مستلزم تجهیز كامل كلية نيروها و بهويژه تفهيم و روشنكردن اين مسئله براي افراد جامعه است.

پیدایش فاشیسم آن هم در گذشتهٔ نه چندان دور باید درس عبرت باشد. در آن زمان، تو تالیتاریسم به شیوه ای به پیروزی رسید که برای خیلی ها خافلگیرکننده بود و از جمله برای نهضتهای انقلابی جهان هرچند واقعیتها آشکارا نشان دهندهٔ خطری بود که از راه می رسید، ولی نتوانستند یا نخواستند به این خطر توجه کنند. این قضیه به طور مؤکدی نشان داد که اگر طبقهٔ مالک بر ابزار تولید به طور جدی مورد تهدید قرار گیرد قادر به چه اعمالی است. و این، علی رغم کلیهٔ چشم انداز های دلنشین، ممکن است تکرار شود. ولی نباید بدان اجازه داد. احزاب مترقی و انقلابی سمتأسفانه به چشم انداز های آینده توجهی ندارند. اینها قدرت تخیل اجتماعی خود را از دست داده اند. اینها از خطر جنگ و مسئلهٔ تسلیحات وابسته به آن که بگذریم، فقط به رسیدگی به کم و کسر نیاز های روز مره و حفظ و حراست دستاور دهای موجود تمایل نشان می دهند. امروزه خاموشی قدرت تخیل اجتماعی در حکم دست زدن به توطئه و جنایت سیاسی است. فایق آمدن بر این خاموشی باید بخشی از فعالیت صاحب نظران و نظریه پردازان مسائل اجتماعی باشد. در اینجاست که مسئلهٔ اخلاقی دانشمندان مطرح می شود.

حال ببینیم پیامدهای انقلاب صنعتی دوم برای شکل بندی سیاسی کشورهای سوسیالیستی موجود چه خواهد بود؟ تاکنون بررسیهای مان به کشورهای فوق صنعتی سرمایه داری محدود بود. ما به این نتیجه رسید بم که این انقلاب بر زندگی کنونی جوامع، جدا از نظام حاکم بر این کشورها، تأثیر خواهد گذارد؛ و اگر این پدیده ها، در چارچوب شکل بندی اقتصادی و اجتماعی کشورهای سوسیالیستی موجود، به شکل ملایم تری خود را نشان داده، و یا در برخی موارد اصلاً پدید نیامده است به علت عقبماندگی نسبی این جوامع از کشورهای فوق صنعتی سرمایه داری در زمینهٔ کاربرد میکروالکترونیک در تولید و خدمات است. ولی کلیهٔ این پدیده ها باکمی تأخیر بروز خواهد کرد.

من در اعتقاد خود مبنی بر اینکه باید نظر خود را متوجه پیامدهای

انقلاب صنعتی معاصر در شکل بندی سیاسی این جوامع کنیم، کاملاً پابر جا هستم. تا جایی که موضوع مربوط به شکل بندی اقتصادی و اجتماعی این جوامع می شود کشورهای سوسیالیستی موجود مسائل خود را با توجه به راه حلهایی که ما عنوان کردیم (شیوهٔ مالکیت بر ابزار تولید و ساختار طبقاتی) در اصل حل کرده اند؛ همان گونه که اشاره کردیم، تفوق این جوامع در مقابل کشورهای سرمایه داری در طی مرحلهٔ مشکل گذار در همین زمینه است. بدیهی است که در این مورد نیز سؤالات بی پاسخی و جود دارد که راه حل آنها را باید در آینده جستجو کرد (مثلاً نکات پیچیده و پراهمیت اقتصادی دا جنماعی مربوط به مسئلهٔ «اجتماعی کردن یا دولتی کردن»).

در اینجا مسئله را با ارائهٔ فرضیه ای شروع می کنم که طبیعتاً باید به اثبات برسد و آن اینکه به نظر من مشکل اساسی کشورهای سرمایه داری در پیوند با انقلاب صنعتی معاصر این است که این جوامع باید در زمینهٔ مناسبات اجتماعی شکل بندی سیاسی خود را تغییر دهند (یعنی ایجاد تغییراتی در چارچوب شکل تحققیافتهٔ کنونی). حال با توجه به آنچه در مورد مسئلهٔ اساسی و نیروهای محرکهٔ این شکل بندی گفتیم، همه چیز در حول مقولهٔ هموکراسی می چرخد.

ما در اینجا مایل به ادامهٔ بحث در مورد مقایسهٔ مناسبات بین نظامهای سیاسی داجتماعی در دیکتاتوری پرولتاریا و دموکراسی نیستیم؛ چراکه مفاهیمی از قبیل «دیکتاتوری» و «دموکراسی» مفاهیم مبهم و ناروشنی هستند که دارای مضامین گوناگون و نامشخصاند. دیگر اینکه حتی بین صاحب نظران تئوری مارکسیسم (انگلس، لنین، گرامشی) وجود اختلاف عمیقی در زمینهٔ درک مفهوم «دیکتاتوری پرولتاریا» وجود دارد. بنابراین نمی خواهیم به موضوعی بپردازیم که امروزه هستهٔ مرکزی مباحثات و مشاجرات را در جنبش مارکسیستی ایسجاد کرده است و مایلیم ایس را

بهمثابه یک حقیقت بپذیریم که نظام سیاسی دیکتاتوری پرولتاریا (طبق الگوی اصلی) شکل ویژهای (یا حتی شکل متعالی تری) از دموکراسی است. در واقع هم چنین می نماید که این نظام به معنای معینی به ایجاد شکلی از دموکراسی موفق شده است که بر دموکراسی بسورژوایی تفوق دارد؛ زیرا با از میان رفتن مالکیت خصوصی بر ابزار تولید بنیان نابرابسری اجتماعی و به تبع آن موانع موجود بر سر راه تحقق دموکراسی واقعی و نه صوری از بین رفته است.

ولى آنچه گفته شد، فقط تا حد معيني مي تواند درست باشد؛ زيرا مسئلة دموكراسي را نمي توان فقط ناشي از وجوه اقتصادي دانست. از اين رو اين ادعا، که براساس آن دیکتاتوری پرولتاریا با کیفیتی که هماکنون در كشورهاي سوسياليستي موجوديت يافته است شكل متعالى ترى از دموكراسي است، دستكم لافزني و اغراق آميز است. دموكراسي متعالى تر از دموكراسي بورژوايي بايدكليهٔ دستاوردهاي اين دموكراسي را در خود حفظ كند (و دموكراسي بورژوايي بدون ترديد واجد دستاوردهایی است که در مبارزه با فئودالیسم به آنها رسیده است) و آن را به یاری دستاوردهای جدی تعالی بخشد عمدتاً از طریق ایجاد شالودهای برای تبدیل دموکراسی صوری بورژوایی به دموکراسی متضمن معنا و مفهوم ــ اما نه بدین شکل که دستاوردهای دموکراسی بورژوایی محدود شده یا به طور کلی از میان برود. در این میان مسئلهٔ اصلی حفظ قلمر و گستر دهای است که به عنوان «آزادی های شهر وندان» مشخص می شود. در این مورد هم مایلم از بحثهای جدال انگیز پرهیز کنم و به شیوهای اثباتی و اقناعی توضیح دهم که در این زمینه، چه تحولاتی در فرايند انقلاب صنعتي ايجاد خواهد شد.

در وهلهٔ نخست، مطمئناً هرگونه محدودیت فکری و حصر آزادی به

قلمرو علم و دانش آسیب وارد می کند؛ علومی که مستقیم یا غیر مستقیم به تکنولوژی وابسته اند نیز از آسیب مصون نخواهند بود. چنین فرایسندی به طور اجتناب ناپذیر به معنای بازنده شدن در قرن بیست و یکم است؛ قرنی که مشخصهٔ آن انقلاب علمی دفنی است. اگر بنا براین باشد که دستاور دهای علمی به کمک تعداد واژگانی سنجیده شود که دربارهٔ انقلاب بیان شده اند یا بیان می شوند، بدون تر دید کشورهای سوسیالیستی موجود در این زمینه دارای تفوق بلامناز عاند. ولی متأسفانه واقعیت این است که آنها در مقایسه بناکشورهای فوق صنعتی سرمایه داری در خیلی از زمینه های عقب منانده اند؛ به ویژه در کلیهٔ مواردی که به کاربرد زمینه های عقب منانده اند؛ به ویژه در کلیهٔ مواردی که به کاربرد میکروالکترونیک و میکروبیولوژی (به اضافهٔ مهندسی ژنتیک) مربوط می شود.

اگر به علل این پدیده بیندیشیم، می توان دریافت که نداشتن انعطاف در مورد تعدادی از رشته های علوم انسانی و در رأس آن فلسفه، و پویا نبودن این رشته ها که بدون اینها امکان تحول علوم طبیعی در سطحی وسیع و افقی گسترده نمی تواند پدید آید، همچنین کمبود آزاداندیشی و نبودن امکان مباحثات علمی که بدون آن زمین بارآور دانش می خشکد، نیز دارای تأثیر بسیار زیادی است. این نقیصه در مورد علوم طبیعی مورد نظر ماکاملا مشهود است. یکی از نمونه های و حشت انگیز آن قلع و قمعی بود که در زمینهٔ بیولوژی به دست لیسنکو و هوادارانش انجام گرفت. این عده به کمک نهادهای سیاسی موفق شدند تحول بیولوژی را در کشورهای کمک نهادهای سیاسی موفق شدند تحول بیولوژی را در کشورهای سوسیالیستی موجود برای چند دهه به تأخیر اندازند. در همین رابطه می توان از نمونه های دیگری از جمله سیبرنتیک، شیمی، تئوری نسبیت و

امثال آن نام برد.

در اینجا نمی خواهیم با یادآوری این خاطرات غمانگیز که متأسفانه فقط خاطرات صرف هم نیستند به خودآزاری بپردازیم. هدف ذکر کلی این مطلب است که این بحران را بدون پیروزی آزادی تفکر در کلیهٔ سطوح اندیشه علمی (بدون مستثناکردن علوم انسانی به صورت عام و فلسفه به صورت خاص) نمی توان از میان برد. از این رو، اگر بر این بحران غلبه نشود، نتایج علمی وحشتناکی به بار خواهد آمد؛ زیرا مبارزه برای کسب پیروزی در مسابقهٔ قرن بیست و یکم نه تنها در حول محور تسلیحات پیروزی در مشابقهٔ قرن بیست و یکم نه تنها در حول محور تسلیحات (هرچند متأسفانه به این موضوع هم نباید کماهمیت داد)، بلکه همچنین هر شاید عمدتاً در قلمرو انقلاب علمی دفنی انجام می گیرد.

درست به همین دلیل خوشبینم. بالاخره روزی فرا خواهد رسید سفقط اگر زیاد دیر نباشد که «بالاییها» هم درخواهند یافت که بازی عملاً بر سر چیست و چه بهای سرسام آوری دارد. نباید واقعهای را که در دهه بر سر چیست و چه بهای سرسام آوری دارد. نباید واقعهای را که در دهه مارک داد و طی آن آکادمیسینِ برگ به مقابله با محافلی از فیلسوفان مارک بیست برخاست که عَلَمِ مخالفت با عِلمِ سیبرنتیک برافراشتند و مانع ایجاد تحول و تکوین این رشتهٔ علمی در اتحاد جماهیر شوروی سوسیالیستی شدند فراموش کرد. آن هنگامِ برگ خطاب به فیلسوفان گفته بود: «رفقای بسیار ارجمند، ما نمی خواهیم به خاطر شما جنگ را ببازیم. ما برای ساختن موشک به سیبرنتیک احتیاج داریم.» و در شمارهٔ بعد یک مجلهٔ فلسفی مقاله ای منتشر شد که به تمجید از سیبرنتیک پرداخته بود، آنهم به قلم مؤلفی که تا این زمان مورد کینه توزی قرار داشت.

برای رسیدن به همین هدف ببرای خارج نشدن از دور مسابقات

باید گفته شود: رفقا، ما به دموکراسی به معنای آزادی اندیشه، آزادی مباحثات علمی بدون هرگونه ممنوعیتی نیازمندیم؛ زیرا در غیر این صورت در مسابقهٔ قرن بیستویکم بازنده خواهیم بود. امیدواریم این شناخت هرچه سریعتر به دست آید؛ زیرا ما در موقعیتی قرار داریم که شطرنج بازان آن را خوب می شناسند؛ ما از نظر زمان در تنگنا قرار داریم. اما اگر این پیروزی به دست آید و من در این مورد خوش بین باقی خواهم ماند سان با رضایت خاطر پیامدهای اجتماعی انقلاب صنعتی معاصر را خواهد پذیرفت.

ولی دموکراسی فقط به معنای آزادی اندیشهٔ علمی نیست، بلکه به مفهوم گسترده، آزادیهای سیاسی را نیز دربر میگیرد. آیا این ساحت دموکراسی در عمل تعمیم و توسعه می یابد؟

بیشک در این راستاست که آزادی اندیشهٔ علمی به آگاهی اجتماعی تبدیل خواهد شد. بنابراین اگر آزادی ضرورت دارد و عدم رعایت آن مفهومی به جز بازنده شدن در مسابقهٔ قرن ۲۱ نیست، حد و مرزهایی که تئوری و عمل را از هم جدا می کند نیز از یکدیگر قابل تفکیک نیستند. مثلاً نسمی توان در تئوری به تأیید آزادی و در عمل به نفی آن پرداخت. مستثنا کردن بخشهای معینی از علوم، به خصوص بخشهایی که باسیاست و ایدئولوژی به صورت تنگاتنگی مرتبطاند، قلمرو همه علوم و پیامدهای مترتب با آن را زیر سؤال می برد. در اینجا تأکید بر تمامی علم انسانی و به خصوص بر فلسفه و علوم اجتماعی است. این نقض غرض است که دانشمندان در زمینه های تئوریک در یک رشتهٔ معین از آزادی تحقیقات علمی بر خور دار باشند و بتوانند نظریاتشان را آزادانه بیان کنند، ولی در زمینهٔ پراتیک سیاسی مقید به حفظ سکوت باشند؛ به ویژه آنجا که بررسیهای تئوریک، همانگونه که گفته شد، غالباً بلاواسطه خصلت

سیاسی به خود می گیرد. به هر حال، موضوع به قول معروف بنه صورت زنگی زنگ یا رومی روم مطرح می شود؛ یا باید پیشرفت علم را محدود کرد و خطرات سیاسی ناشی از آن را پذیرفت و یا باید آزادی تحقیقات و امکان بیان عقاید را، که متضمن پراتیک سیاسی نیز هست، مجاز شمرد. ولی مورد اخیر پیامدهای دیگری هم در زمینهٔ دموکراسی سیاسی به همراه می آورد که لاجرم به دگرگونی شکل بندی حاکم کنونی می انجامد. و چنین دگرگونیی به ویژه با توجه به تداوم توسعهٔ واحدهای خودگردان در سطوح مختلف زندگی اجتماعی که به صور گوناگون در این راستا عمل خواهند کرد، محتملتر است. ما در ادامهٔ بحث به این مورد خواهیم پرداخت؛ چرا که این بااهمیت ترین پیامد اجتماعی، انقلاب صنعتی معاصر است.

سرانجام باگذر زمان عاملی ناهمخوان با وضعیت موجود، ولی به همان نسبت هم واقعی، شروع به تأثیرگذاری خواهد کرد. با از بین رفتن طبقهٔ کسارگر به شکل کلاسیک آن به مثابه نسیجهٔ ناگزیر خودکاری و ماشینی شدن تولید و خدمات مسئلهٔ دیکتاتوری پرولتاریا هم شکل کاملاً جدیدی به خود می گیرد. ما به مشکلات معینی اشاره کردیم که در زمینهٔ مقولهٔ دیکتاتوری پرولتاریا در جنبش کمونیسم بین المللی وجود دارد و مجادلات جدی نیز برانگیخته است. با این حال شاید بتوان این مقوله را همانگونه که در عمل نشان داده شده است با توجه به معنی مشخصی که در زندگی سیاسی کشورهای سوسیالیستی موجود پیدا کرده مشخصی که در زندگی سیاسی کشورهای سوسیالیستی موجود پیدا کرده است، قابل اجرا دانست. هنوز هم می شود کل قضیه را این طور تبیین کرد سرچند همیشه هم قابل توجیه به نظر نمی آمد که کسب قدرت به طور عینی در راستای منافع کارگران انجام گرفت و بدین معنی قدرت این طبقه عینی در راستای منافع کارگران انجام گرفت و بدین معنی قدرت این طبقه بود که با دیکتاتوری پرولتاریا اعمال شد. ولی اگر پرولتاریا به منزلهٔ طبقهٔ اجتماعی رو به زوال رفته، سرانجام از میان برود، دیگر هیچ تفسیر و

ترفندی قابل توجیه نیست. در این حالت دیکتاتوری پرولتاریا، آن همم بدون پرولتاریا، آن همم بدون پرولتاریا، چه مفهومی می تواند داشته باشد؟

من فکر میکنم صصرفنظر از خوشایند بودن یا نبودن موضوع سد در چنین وضعیتی قدرت اقناعی تئوریهای گذشته و سنتهای مرتبط با آنها که واقعیتهای عملی را مورد تجاوز قرار میدهند، از بین خواهد گرایید و انسان عین حال انگارههای متحجر مشابه نیز به نیستی خواهد گرایید و انسان ناگزیر خواهد شد به مسئولیت خود بیندیشد و خرد و درایت خود را به کار گیرد. البته این به خودی خود بهمعنای حل مسئله و به مفهوم غنی کردن مضمون دموکراسی نیست، ولی به هر حال خیلی بامعنی و ارزشمند است؛ چراکه ترفند و شبه استدلال اصحاب جدل، که گویا به قول آنان به هر حال مسئله به «دموکراسی ما» مربوط است و نه دیگران، خنثی می شود. طبق این استدلال گویا یک دموکراسی حاص وجود دارد و در کنار آن یک دموکراسی را نفی

به مسئولیت خود اندیشیدن و خرد و شعور را به کار گرفتن از لحاظ دیگری هم مهم است، زیرا بدین سان می توان بی پایه بودن استدلالهای افرادی را ثابت کرد که سخت درگیر مکانیسم دفاعی ناشی از ناهماهنگی شناختی اند، و آنان را ناگزیر کرد دیدگانشان را در مقابل واقعیت بگشایند. چنین روندی در یک وضعیت مشخص می تواند متضمن جلب هواداران دموکراسی، از جمله در کشورهای سوسیالیستی موجود، باشد و در پی تغییراتی در شکل بندی سیاسی این کشورها به ایجاد دموکراسی در این جوامع بینجامد.

به هرحال اینها امکانات موجودند. آیاکلیهٔ این امکانات تحقق پیدا خواهد کرد؟ به نظر من چنین نیست؛ هرچند بی نهایت مشتاق دموکراتیزه

شدن جوامع هستم و می دانم راه حلهای دیگر چیزی جز شکست به ارمغان نخواهد آورد. متأسفانه کلیهٔ زمینه های چنین شکستی را نیز نمی توان از بین برد؛ هنوز هم مکانیسمهای بسیار قدر تمند، محافظه کار و ارتجاعی تأثیر می گذارند. در اینجا هم، مانند کشورهای سرمایه داری، امکان پیدایش یک نظام دی کتاتوری فراگیر کاملاً قابل تصور است.

پیدایش و تکوین چنین سلطه ای در این جوامع ممکن است با سهولت بیشتری تحقق یابد؛ چرا که برخی از عوامل موجد تو تالیتاریسم، به صورت بالقوه و با درجات مختلفی از شدت و ضعف و نیز زیر پوشش جسملات فسریبنده ای از قبیل «دیکتاتوری پرولتاریا شکل متعالی تر دموکراسی است»، در کشورهای سوسیالیستی فعلی وجود دارد. شدت و ضعف تأثیرگذاری این عوامل به عرف و سنن این جوامع و خصلت اجتماعی این کشورها در شرایط گوناگون بستگی دارد. جوامع سوسیالیستی موجود هنوز هم از نظر اجتماعی ناتوان تر از آن اند که بتوانند اشکال دموکراتیک اعمال قدرت را کاملاً بپذیرند؛ هرچند این جوامع، با از بین بردن مالکیت خصوصی ابزار تولید، اساسی واقعی برای توسعهٔ خود ایجاد کرده اند.

بنابرایس راه حلها چنین اند: یا تکامل به سوی دموکراسی و یا تو تالیتاریسم به شکلی از اشکال بهایی که باید برای تحقق راه حل دوم پر داخت عبارت است از شکست در آور دگاه مبارزه باکشورهای سرمایه داری، آن هم با در نظر گرفتن کلیهٔ پیامدهای آن؛ بهایی واقعاً گزاف. ضمناً باید اضافه کرد که چنین امکانی واقعاً وجود دارد. آیا در کشورهای سوسیالیستی موجود نیرویی اجتماعی وجود دارد که نهایتاً روند تکامل را بدین سو بکشاند؟ حتماً چنین نیروهایی وجود دارد. این نیروها عبار تند از بورو کراسی حزبی و دولتی که در صورت دموکراتیزه شدن نیظام سیاسی

بناگزیر مواضع اعمال حاکمیت را از دست می دهند. از این رو آنها آماده اند تا در مقابل یک چنین تغییراتی به مبارزه برخیزند، در عین اینکه آنها واقعاً برخی مواقع به جمله پر دازی ایدئولوژیک خودساختهٔ خود باور دارند.

بههرحال همهٔ اینها فقط مسئلهٔ احتمالات است. در اینجا با توجه به این همه عوامل متغیر، پیشبینی دقیق امور مشکل است و نمی توان مطمئن بود. بسیار بجا و بهموقع است که نه تنها راه حلهای محتمل تحولات آینده توضیح داده شود، بلکه کسانی هم مورد خطاب قرار گیرند که در تعیین راستای این تحولات صاحب نفوذند؛ جراکه این افراد می توانند در زندگی عملی شان به تقویت گرایشهای دموکراتیک بپردازند. این امر ممکن است نه تنها برای خود کشور های سوسیالیستی موجود، بلکه برای جهان در تمامی ابعادش مفید باشد. ایجاد اختلال در روند متعادل تکامل در بخشی از این جهان منقسم شده برای همگان خطرآفرین است سو آنهم نه فقط از یک نظر.

انقلاب صنعتی معاصر، همانگونه که از ایس تحلیل نتیجه می شود، جوامع را با حدت، فوریت و سرعت خاصی در مقابل انتخاب شکل بندی سیاسی شان قرار می دهد: دموکراسی یا تو تالیتاریسم. اما در ضمن مشخص نیست که نتیجهٔ این انتخاب در همه جا دارای کیفیت و خصلت مشابه و به صورت دموکراسی کامل و با تو تالیتاریسم کامل باشد. سیمای مشخص و واقعی این جوامع کمابیش مختلط خواهد بود؛ زیرا در این راستا از یک سو، ضرور تهای ناشی از انقلاب صنعتی معاصر تأثیر می گذارد و، از سوی دیگر، این وضعیت از رهگذر سنتهای خاص، موقعیت کشورهای ذیربط و همچنین خصلت اجتماعی شهروندان آنها تعیین می شود. اما این دو گرایش دموکراتیک و تو تالیتر با نیروی شگرفی عمل می کنند و بر سایر مسائل اجتماعی تأثیر می گذارند. از جانب

دیگر، سایر پدیده های اجتماعی و نهادها نیز بر تحول این دو گرایش اصلی، یعنی بر کلنجار رفتن بین اینها، بر پیروزی یکی بر دیگری و، به عبارت دیگر، بر اختلاطشان، که ممکن است متنوع ترین ترکیبها را پیدا کند، اثر میگذارند. و در این میان دولت، از بین این پدیده های اجتماعی و نهادها، توجه ویژهٔ ما را به خود جلب می کند.

انقلاب صنعتی معاصر چه تأثیری بر نقش و کارکرد دولت خواهد گذارد؟

دولت، به منزلهٔ یک نهاد اجتماعی، نقش فوقالعاده باقدرتی در زمینهٔ پیدایش و تحول تو تالیتاریسم به صور گوناگون و با تأکیدهای سیاسی مختلف ایفا کرده است. از این رو از یک لحاظ پرستش دولت به وجود آمسده است که برای هواداران توتالیتاریسم صفت مشخصهای است (پرستشی که حتی نیروهایی در بین هنواداران «سنوخ» دارد؛ هنرچند در رابطه با مناسک رسمی مارکسیستی مورد قبول مجبور به پذیرش تناقض بارز و آشکاری هستند، چراکه از یک سو شعار سرنگونی دولت را اعلام می کنند و همزمان با تالاش همه جانبه در گسترش دادن قدرت دولت وافزودن بر آن می کوشند). از جهت دیگر، این خود باعث مخالفت شدید دشمنان تو تالیتاریسم و اعتقاد آرمانگرایانهٔ آنان به جامعهٔ بدون دولت شده است؛ جامعهای که مستقیماً به دست خود اعضای آن اداره می شود. این نظر افراطی و در ضمن ساده لوحانه (از نظر تئوری و عملی) به مخالفان سرشناس تو تالیتاریسم تعلق دارد. علت ساده لوحی و در عین حال خصلت تخیلی این بینش در چیست؟ در این است که هیچ جامعهٔ تكامل يافتهاى بدون وجود نهاد دولت قادر به ادامهٔ حيات نيست، البته دولت بهمعنای سازمانی برای «ادارهٔ اشیا»؛ و این صفتی است که انگلس برای آن قائل شده است. از این رو، هیچ گروه دیگری، بجز آنارشیستها، چنین ایدهٔ سخیفی را عرضه نکرده است.

با توجه به امکان پیدایش سوء تفاهم در این زمینه (و احیاناً بیش از همه در ارتباط با تنز مارکسیستی مبتنی بر «زوال دولت» پس از انقلاب پرولتاریایی)، لازم می دانم تکرار کنم به این مسئله قبلاً اشاره کرده بودم که مارکسیسم در مورد دولت به شدید ترین وجه از آنارشیسم فاصله دارد، ضمن اینکه با طرح تزی که براساس آن دولت در جامعهٔ بدون طبقه به عنوان تشکیلات اعمال کنندهٔ قهر مادی رو به نیستی خواهد گذارد، بر این نظر تأکید شده است که دولت، به مثابه «اداره کنندهٔ جامعه» و نسه به عنوان دستگاهی برای ادارهٔ انسانها بلکه اشیا، به زندگی اش ادامه خواهد داد. اما این بدان معناست که در یک جامعهٔ صنعتی پیشرفته و مدرن (امروز می توانیم بگوییم در یک جامعهٔ انفور ماتیک با کاربر د خودکارها و دمی توانیم بگوییم در یک جامعهٔ انفور ماتیک با کاربر د خودکارها و دمی می توانیم با سرابر افزایش خواهد یافت.

دو معنایی مفهوم «دولت» نیز در همین جاست. درک درست این دوئیت مارکسیسم را از این جر و بحث بی معنی دربارهٔ نظام اجتماعی «بدون دولت» خلاص می کند. اگر این مطلب تا حدی کافی روشن نشود، به مباحثات بی انتهایی می انجامد که هم اکنون نیز با آن مواجه هستیم؛ چرا که مؤلفهٔ اصلی تحولات اجتماعی عبارت است از ضرورت دولت و از دیاد عملکرد آن (البته من در اینجا از عملکرد دولت صحبت می کنم و نه از اعمال قهر مادی آن). اگر دولت به مثابه یک نهاد از بین رود، کدام نهاد دیگر باید نهایتاً به برنامه ریزی اقتصادی، مسائل بهداشت و در مان، امور آموزشی، ارتباطات از همه نوع، آن هم در مقیاس گستردهٔ اجتماعی بپردازد؟ امروز دولت ضروری تر از دیروز خواهد بود و فردا با توجه به توسعهٔ فنی و گسترش روابط اجتماعی ناشی از آن — ضروری تر از امروز.

اگر در چنین موقعیتی نهادی مانند دولت وجود نداشته باشد، باید آن را آفرید، که البته به هیچ وجه با پیدایش و توسعهٔ نهادهای خودبسای گوناگون تعارض ندارد. در اینجا مسئله بر سر نهادهای مکمل است و نه آنهایی که نافی یکدیگرند و البته با این فرض که انسان نقش و عملکردشان را بهدرستی دریابد.

امروزه گسترش و تثبیت عملکرد دولت در کلیهٔ زمینه ها متأثر از دو عامل است: یکی منافع طبقهٔ حاکم که راه حلهای ضد دموکراتیک و تو تالیتر را ترجیح می دهد و برای تحقق این هدف به دستگاه مناسبی احتیاج دارد، و دیگر ضرورت وجود سازمانی است برای اعمال قهر مادی که در رأس آن محافل و مراکنز نظامی صاحب نفوذ قرار دارند و علت وجودی و توجیه شان نیز وجود تهدیدهای خارجی است. مشکل بتوان تصور کرد که در این مرحله تشنجات بین المللی از میان برود. تدارکاتی که در این زمینه دیده می شود، فرض مبتنی بر از دیاد روزافزون ذخایر تسلیحاتی را مدلل میکند. ولی در مورد پیامدهای بی واسطهٔ انقلاب انفورماتیک بر نحوهٔ عملکرد دولت باید توجه داشت که در این حالت هم دو شکل امکان پذیر عملکرد دولت باید توجه داشت که در این حالت هم دو شکل امکان پذیر است، هر چند از هماکنون نمی توان پیش بینی کرد که در نهایت کدام یک بر دیگری پیشی خواهد گرفت.

از یک سو، تحول انفورماتیک در راستای «سانترالیسم» و در نتیجه تمرکز هرچه بیشتر اثر میگذارد و بدین طریق ضرورت و کارکردهای سازمان دولت، که منجموع عملکردها را هماهنگ و هدایت میکند، افزایش می یابد. این تمرکز عملتاً در زمینهٔ برنامه ریزی اقتصادی، تولید و توزیع فرآورده ها و همچنین در زمینهٔ جمع آوری اطلاعات دربارهٔ یکایک شهروندان ایجاد می شود. جمع آوری اطلاعات نیز منظور ایجاد شده اندام می گیرد. گذشته به وسیلهٔ نهاده ایی که برای این منظور ایجاد شده اندام می گیرد.

ضمن اینکه کسب متنوع ترین اطلاعات، که فقط به وسیلهٔ یک سازمان متمرکز می تواند انجام گیرد؛ مانند داده های مربوط به هواشناسی و محیط زیست، تجسس و کشف معادن، ارزشیابی بخش معینی از نتایج تحقیقات علمی و امثال آن، نیز در راستای ایجاد تمرکز بیشتر است. از این رو، کلیهٔ این عملکردهای (معصومانه) در نهایت و لاجرم در خدمت فعالیتهای متمرکز دولت و تشدیدکنندهٔ آن است.

ولی از سوی دیگر توسعهٔ همین انفورماتیک، خوشبختانه، در جهت عدم تمرکز فعالیتهای اجتماعی است، و بدین صورت برای نخستین بار شرایط واقعی تمرکززدایی را به وجود می آورد. عوامل تعیین کنندهٔ روندی که به عدم تمرکز منتهی می شود، کلیهٔ اموری است که به نحوی از انحا به خودگردانی موضعی و محلی، در سطوح مختلف جامعه، مربوط می شود و سرانجام به استقلال نسبى اين نهادها در كليهٔ زمينه ها (از مسائل اقتصادی، امور آموزشی، کنترل بهداشت تن و روان، امور حمل و نـقل و ارتباطات گرفته تا فعالیتهای مددکارانهٔ اجتماعی از قبیل حمایت از سالمندان، جوانان، معلولین و امثال آن) میانجامد. آنچه ذکر شد، با نیظر اراثه شده در بالا که نظارت دولت را بر کلیهٔ این امور ضروری می داند، در تعارض نیست؛ مسئله بر سر وجود جنبه های گوناگون و وجوه مختلف این موضوع است که از یک سو تصمیم گیریهای متمرکز را ایجاب می کند، ولی از طرف دیگر مسائلی که در مقیاس و معیار محلی قابل حل است و مى توان آنها را رأساً سازمان داد، مشوق حركتهاى غير متمركزند. و در واقع تنها راه حل مناسب، مسئلهٔ انتخاب «دولت یا خودگردانی محلی» در همین تركيب است؛ زيرا اين مشكل در اصل مشكل واقعى نيست؛ چراكه بهجاي آن می توان راه حل «مرکزیت و خودگردانی مسحلی» را انتخاب کسرد. به هرحال همه چیز را هم نباید به مثابه امور متعارض و نافی هم در نظر گرفت.

چه اشکالی دارد که این قضایا را مکمل هم فرض کنیم؟

مایلم در این زمینه به مسئلهٔ بسیار مهمی در مورد مقولهٔ خودگردانی اشاره کنم. طبیعتاً واژهٔ «خودگردانی» نیز دارای معانی گوناگون است. بهجز برداشتی که در بالا از آن صحبت کردیم \_یعنی استقلال نسبی مسئولان محلی در مقابل مقامات مرکز \_ خود واژه دارای مفهوم اساسی دیگری نیز هست و آن عبارت است از ادارهٔ امور به دست مردم و مستقل از نهادهای دولتی و ارگانهایشان و از جمله مستقل از مسئولان محلی. بدین معنای مفهوم «خودگردانی» با مفهوم «دموکراسی» (از نظر واژه شناسی به معنای «حاکمیت مردم») مشابه است؛ هرچند این دو مفهوم با هم یکی نیستند. پس اگر ما در توضیحات مان در این زمینه، که تبا صدودی مربوط به سیاست شناسی است، به این نتیجه رسیدیم که در شکل بندی سیاسی جامعه مسئلهٔ محوری دموکراسی است، باید موضوع خودگردانی سدر معنای ذاتی و بنیادی اش \_ برای ما جالب باشد.

از این رو، ارزش آن را دارد که به تأثیرات انقلاب صنعتی دوم در این زمینه اشاره ای کنیم. به نظر من انفورماتیک دورنمای جدیدی برای دموکراسی بی واسطه ایجاد می کند. چرا که به خودگردانی، به مفهوم ادارهٔ امور به دست مردم، معنای مشخص تر و جدید تری می بخشد. انفورماتیک امکان کاربرد عمومی تصمیم گیری مشخصی، مانند «همه پرسی»، را در مقیاسی بی نظیر به وجود می آورد؛ چیزی که تاکنون از نظر فنی غیرممکن بود. چنین امکانی ممکن است تمام حیات سیاسی جامعه را در راستای دموکراسی هرچه بیشتر دگرگون کند.

همه پرسی از مردم، به منزلهٔ چارچوبی برای اظهار نظر همهٔ شهروندان در هر جامعه ای، چه در ارتباط با عمل قانونی خاص و چه در ارتباط با تصمیمگیری مشخص و مهم مسئولان، جزء لاینفک دموکراسی بی واسطه

است. بدین طریق همهٔ مردم نظر خود را بیان میکنند، آن هم بی و اسطه و نه از طریق این یا آن نماینده. در حال حاضر، همهپرسی فرایندی دست و یاگیر است، به ویژه در کشورهایی که دارای کثرت جمعیت اند. اکنون حتی در کشورهایی که چنین روندی (همهپرسی) در قانون اساسی آنها پیش بینی شده است، به ندرت مورد استفاده قرار می گیرد ـ در ایس مورد سوئيس استئناست. علت اين امر مشكلات فيني است، بهويزه در مورد تصمیماتی که به سرعت باید اتخاذ شود. ولی در جامعهٔ انفورماتیک، با استفاده از نسلهای تکامل یافته تر کامپیو ترها و کاربر د وسیع کابلهای فایبرگلاس، وضعیت کاملاً جدیدی به وجود خواهد آمد؛ عملاً دیگر هیچ مانعی برای اجرای روزمرهٔ دموکراسی بی واسطه وجود نخواهد داشت. بدیهی است که چنین امری ادارهٔ امور به دست مردم را به وسیع ترین معنای كلمه امكان پذير ميكند. با اين حال، هنوز نمي توان به نتيجه گيري مشخصى درباره صورتهاى جديد شكل بندى سياسي جامعه آينده دست یافت ... چنین عملی با پیش بینی علمی بیگانه است و به قلم و داستانهای علمي . تخیلي تعلق دارد ـ زیرا در این روند متغیرهای دیگري، که در بالا به آنها اشاره شد، مؤثرند. بدین سان استفادهٔ گسترده از روند همهیرسی برای بسط دموکراسی امکانی است که احتمال دارد حیات اجتماعی را عميقاً دگرگون كند. ولي سرانجام و در عمل تحقق دموكراسي بي واسطه به فعالیت و نحوهٔ عملکرد خود انسانها بستگی دارد.

در پایان، مایلم یکی از ملاحظاتی را بسط و تعمیم دهم که بر بررسیهای بعدی دربارهٔ موضع و نقش فرد در موقعیت جدید و در پی انقلاب صنعتی تأثیر مهمی میگذارد. اگر تغییرات ناشی از انقلاب، در شکل بندی اقتصادی و اجتماعی جامعه به مقیاس وسیعی، دارای خصلت خود به خودی و ناگزیر است، در شکل بندی سیاسی جامعه فقط بدیل ها و

رجحانهایی به وجود می آید که وابسته به نظام ارزشی پذیرفته شده است. این مطلب را به نحو دیگری هم می توان بیان کرد. هرچه عمیق تر به روبنای جامعه نفوذكنيم به همان اندازه نيز فعاليت هدفمند و آگاهانه انسان اهميت بیشتری کسب می کند. انسانها، در شرایط مختلف و با دارابودن امکانات متنوع، چیزی را انتخاب میکنند که به دلایل معینی بیشتر مورد تمایل و علاقه شان است. در اینجاست که انسان آیندهٔ خودش را می آفریند. هرچه مسئولیت انسان بیشتر باشد، به همان نسبت هم انجامدادن آگاهانه وظایف ناشی از این مسئولیت اهمیت بیشتری کسب میکند. بدین طریق مستولیت صاحب نظران و اندیشمندانی که به این مسائل می پرداز ند نیز بسیار ارزشمند است. به همین دلیل آنان موظفاند که برای ارتقای آگاهی اجتماعی در این زمینه تلاش کنند. با توجه به حیاتی بودن این مسئله، موظفاند بدون توجه به مسائل جانبي و فرعي و تسليم شدن به لامهمنوعیتها» عهمل کنند. به نفع جامعه است که صاحب نظران و اندیشمندان از آزادی و استقلال تضمین شدهای برخوردار باشند. این امر در مورد کشورهای سوسیالیستی موجود هم که بهشدت در این زمینه می لنگند و دارای کم و کاست فراوان اند صادق است.

در واقع، مسائل آیندهٔ کشورها باید در چارچوب شکل بندی سیاسی جوامع بررسی شود؛ ولی از آنجایی که خود این شکل بندی با دادههای فرهنگی کشورها رابطهٔ تنگاتنگی دارند، مایلم این مسائل را یک جا و در مجموع با عنوان شکل بندی فرهنگی جامعه مورد تجزیه و تحلیل قرار دهم.

## دكركونى شكلبندى فرهنكى جامعه

بدون شک، دگرگونی فرهنگی در کنار ناپدیدشدن کار، به معنای متعار ف کلمه، مهمترین پیامد انقلاب صنعتی دوم در قلمرو جامعه است. جامعهٔ انفورماتیک به عقیدهٔ من ورق زرین جدیدی به صفحات تاریخ خواهد افزود و گام مهمی، در جهت تحقق آرمانهای گذشتهٔ انسان دوستهای بزرگ برای پیدایش انسان جهانشعول، برخواهد داشت. و این به معزا: یکی کسب معرفت همهجانبه است که وی را قادر میسازد تا از تعلیمیافتگی و امری متعارف بهشمار می آید، رهایی پیابد؛ و دیگری تعلیمیافتگی و امری متعارف بهشمار می آید، رهایی پابد؛ و دیگری آزادشدن از قید و بند ملی و تبدیل شدن به تبعهٔ جهان، به معنای واقعی کلمه، است. در مورد وضعیت فرد در ارتباط با دو دادهٔ فوق در بخش دوم کتاب اشاراتی خواهیم داشت. در اینجا فقط مایلم به مورد دوم، یعنی فرهنگ ملی و جهانی (فراملی)، بپردازم و این مقوله را با عنوان «موقعیت فرد در جامعهٔ جدید انفورماتیک» مورد بحث و بررسی قرار دهم.

پس در اینجا دربارهٔ وابستگیهای اجتماعی و پیامدهای انقلاب صنعتی دوم در زمینهٔ فرهنگی صحبت میکنیم. ولی از آنجاکه واژهٔ «فرهنگ»

دارای معانی گوناگون است و برای آن یک دوجین معنا و مفهوم وجود دارد، باید در آغاز بررسی مان معلوم کنیم که زیسر عنوان «فرهنگ» چه مضمونی را مد نظر داریم. با توجه به اینکه دربارهٔ این موضوع هر صاحب نظر و اندیشمندی تعریف خاصی از خود دارد چارهای جنز این باقی نمی ماند که ما هم به تبیین برداشت خود از فرهنگ بپردازیم. ما فرهنگ را به مثابه مجموعه فرآورده های مادی و معنوی انسانها در یک مدت زمان معین و در محدودهٔ یک ملت مشخص (فرهنگ ملی) در نظر میگیریم. همین دستاوردهای مادی و معنوی در معنای گسترده تری عبارت است از فرهنگ عام انسانی (فرهنگ جهانی) اگر این دستاوردها به تعداد معینی از انسانها تعلق داشته باشد ولی دارای ابعادی فراملی باشد، باز تعداد معینی از انسانها تعلق داشته باشد ولی دارای ابعادی فراملی باشد، باز مم آن را به مثابه فر هنگ بخشی از بشریت به شمار می آوریم (به عنوان زمینه چنین تفکیکی می توان سرزمین یا اجتماعات فرهنگی معین، به لحاظ زبانی، مذهبی و امثال آن، را معیار قرار داد).

حال با داشتن توشهای از مفهوم «فرهنگ» سه مسئله را برای بررسی انتخاب میکنیم:

الف) ترويج و اشاعهٔ فرهنگ؛

ب) ترویج و اشاعهٔ فرهنگ فراملی؛

ج) ترویج و اشاعهٔ الگوهای شخصیتی جدید و خصلتهای اجتماعی نوین انسان که با دو مورد بالا پیوند دارند.

الف) اگر ما از تأثیر جامعهٔ انفورماتیک بر تحول و توسعهٔ فرهنگ صحبت میکنیم، در وهلهٔ نخست به امکانات جدید اشاعهٔ فرهنگ می اندیشیم.

برای هر کسی قابل درک است که پیدایش تکنیکهای جدید انتقال

اطلاعات ــو این صفت مشخصهٔ جامعه انفورماتیک است ــباید تأثیراتی در فراگیرشدن فرهنگ داشته باشد. به عنوان مثال، اختراع رادیـو دارای اهــمیت فــر هنگی بسوده است ــبهویژه بـا عمومیت یافتن رادیـو ترانزیستوری ــبدین معنی که نه تنها اطلاعات روزمره، بلکه آثار هنری، ادبی، موسیقی و تئاتر به دورافتاده ترین نقاط و گهگاه به مناطقی که هرگز اثری از فرهنگ در آنجاها به چشم نخورده است، راه یافته است. تلویزیون تأثیر بهمراتب عمیقتری در ایـن زمینه گذارده است. درآمیختن کلام و تصویر نه تنها تأثیر بیان را تشدید میکند، بلکه در عین حال امکان واقعی دریافت زیباییهای غیرکلامی ــتصویری ــرا برای تماشاکنندگان به وجود دریافت زیباییهای غیرکلامی ــتصویری از کشورهای بیگانه، رقـص و مانند می آورد (مثلاً آثار هنری، تصاویری از کشورهای بیگانه، رقـص و مانند آن). اضافه بر آن از طریق تلویزیون امکانات آموزشی جدیدی نیز ایـجاد می شود (فیلمهای علمی، فیلمهای فرهنگی و غیره).

در این اواخر به این دو منبع عمومی اطلاعات (که به راستی آنها را وسایل ارتباط جمعی نامیدهاند) کشف جدید و هیجانانگیزی اضافه شده است که مطمئناً در فرایند تعلیم و تربیت، به ویژه در زمینهٔ خودآموزی، نقشی انقلابی بازی خواهد کرد. منظور من دستگاه های خودکار آموزش زبسان است کسه دانش تسخصصی مسی آموزند و بسرای «گفت وگو» با دانش آموزان برنامه ریزی شده اند. این دستگاه ها در زمینهٔ دانشهای تخصصی برای دانش آموزان سؤال طرح می کند و پاسخهای نادرست را تصحیح می کنند؛ به عبارت دیگر، این دستگاه ها چگونگی یادگیری دروس دانش آموز را کنترل می کنند. هم اکنون صدها هزار از این دستگاه (بخصوص در ایالات متحد امریکا) مورد استفاده قرار می گیر د که می توان را دگرگونی کامل نظام تعلیم و تربیت دانست. این دستگاه ها و سایل کمکی برای فراگیری سنتی دروس زیر نظر معلمان و مربیان به شمار

می آیند و علاوه بر آن، می توانند به طور مستقل نیز عمل کنند و جایگزین معلم در فرایند خود آموزی افراد بالغ شوند. اگر توجه کنیم که ادامهٔ مستمر تعلیم و تربیت راهی دشاید عمده ترین راه برای حل مسئلهٔ اشتغال بیکاران ساختاری است، پیش بینی نقش این تکنیک جدید آموزشی در مورد اشاعه و ترویج دانش و اهمیت آن، به مثابه شالودهٔ کل فرایند فرهنگی جامعه، مشکل نیست. در ضمن باید توجه داشت که این تکنیک جدید در آغاز روند تکاملی اش قرار دارد؛ هر چند هم اکنون نیز آیندهٔ در خشان آن به وضوح قابل مشاهده است.

با این حال، این دستگاههای خودکار آموزشی فقط فرآوردهٔ جنبی تكنولوژی بسه مراتب مسهمتری در این زمینه، یعنی كامپیوتر، است. معمولاً در زمینهٔ تکنیک کامپیوتر فقط به یکی از جنبههای آن، یعنی تكنيك شمارش فوقالعاده سريع و اعجاببرانگيز ولي به هر حال فقط شمارش توجه می شود. این درست نیست. کامپیوتر باید برای شمردن اعمال منطقی انجام دهد. از ایس رو چنین عملکردهایی را می توان به زمینه های دیگر فعالیت انسانی، به جز شمر دن و حساب کر دن، نیز تعمیم داد. هماکنون هم کامپیوتر دارای زمینهٔ عملکر د بسیار وسیعی است و در صورت نبود این عملکرد گسترده، تکنولوژی معاصر غیرممکن بود. ما امروز در شرایطی هستیم که از حل مسئلهٔ هموش مصنوعی چندان دور نیستیم (افرادی وجود دارند که مدعی حل مسئلهاند). هر نسل جدیدی از کامپیوتر گامی به پیش است. هرچند مسئلهٔ «گفتوگو» با کامپیوتر را باید امری حل شده به حساب آورد (البته منظور نه «گفتوگو» به کمک دگمههایی که برای افراد غیر متخصص اسرار آمیز و پر از ابهام است، بلکه به کمک زبان معمولی انسان که کامپیوتر می فهمد و با آن پاسخ می دهد)، ولى با اين حال امكانات بالقوة توسعة فني در اين زمينه بدون حد و مرز است، گرچه باز ممکن است حکم داستانهای علمی ـ تخیلی را داشته باشد. اضافه بر این، مسئلهٔ بسیار براهمیت دیگر این است که کامپیوتر «حافظه»ای در اختیار دارد که به طرز قیاس ناپذیری قویتر از حافظهٔ انسان است و می توان آن را به سرعت برق و بدون هرگونه اختلالی به کار گرفت. بنابراین، با اختراعی سر و کار داریم که در روند خلاقیت فرهنگی ـبه هر حال بخشی از فرهنگ انسان ـ نقش عظیمی بازی خواهد کرد و در مواردی بازی میکند. اگر از این زاویه به مشاهده بپردازیم، این اختراع یک حافظهٔ برتر مکانیکی است که در سطح گستردهای حیافظهٔ انسان را از هرگونه فشار و از جمله فرایند فراگیری رهامی کند؛ چراکه این حافظهٔ برتر با سرعت خارق العاده ای قادر به تحلیل و ترکیب و گستر دن راههای جدید تکامل معرفت بشری در زمینه های گوناگون علوم و حتی در زمینه هایی است که تصور می شد تکنیک کامپیوتر در آنها راه به جایی نخواهد برد (مانند علم تاریخ، حقوق و امثال آن). بدین طریق کامپیوتر با تسهیل فرایند فراگیری، حتی به صورت طرف «گفتوگو» و ناظر بر دانستنیها و مانند آن که ظاهر می شود.

امروزه، برای به کارگیری کلیهٔ امکانات موجود در این زمینه، هنوز مشکلاتی وجود دارد دو دائماً به گونهای فزاینده بر این مشکل افزوده می شود داز جمله بی سوادی تانوی تودهٔ وسیع جامعه که هرچند درواقع تعلیم یافته اند، ولی همهٔ این دستاوردها برای آنان به صورت شعبده بازی فنی به نظر می آید. ولی با توجه به سرعت فراگیری جوانان و کودکان در زمینهٔ فنون جدید، اگر دانش مربوط به کامپیوتر در برنامهٔ مدارس گنجانده شود در مواردی چنین شده است د، این مانع برطرف می شود.

اگر در کنار تکامل فنی و کوچکشدن دائمی و سریع دستگاهها، قیمت در حال تنزل این وسایل را نیز به منزلهٔ پیامد رقابت بین المللی مد نظر قرار

دهیم، تصویر ما از این روندی که هر روزه همگانی تر نیز می شود، کاملتر می گردد.

همانگونه که گفته شد، کامپیوترها دارای «حافظه»اند، ولی حتی بزرگترین آنها دارای حافظهای است که به هر حال حد و حدودی دارد. با این حال، این حافظه در عمل، به واسطهٔ ارتباط با انبوهی از داده های میوجود در جهان، آن هم در متنوع ترین زمینه ها، دارای کاربردی بی کران اند. بدین ترتیب در برابر دید ما سه عنصر دیگر از انقلاب انفورماتیک پدید می آید: بانک اطلاعات و داده ها، ماهواره های مخابراتی و ارتباطی، و به کارگیری الیاف نوری برای امور ارتباطی. من به این عناصر فقط اشاره کردم بدون اینکه به تجزیه و تحلیل آنها بپردازم؛ چراکه مایل به عامه فهم کردن این دستاورهای علمی نیستم و از این رو وارد جزئیات نیز نمی شوم.

ب) درک مسئلهٔ ترویج و اشاعهٔ فرهنگ به مثابه پیامد و نتیجهٔ انقلاب انفورماتیک، امری نسبتاً ساده بود فقط کافی بود تا داده های مربوط تشریح شود در حالی که کیفیت اشاعهٔ فرهنگ در سطح ملی و فراملی، به منزلهٔ پیامد این انقلاب، به مراتب پیچیده تر است و به همین دلیل نیاز به بحث و بررسی بیشتری دارد.

ما می خواهیم با اشاره به واقعیتی بحث را آغاز کنیم که غالباً هنگام بحث دربارهٔ فرهنگ از افق دید ناپدید می شود و آن عبارت از این است که فرهنگ جوامع توسعه یافته همیشه و همزمان فرهنگ ملی و فراملی است. مفهوم این گفته این است که به جز عناصر معین فرهنگی یک ملت خاص، عناصر دیگری هم وجود دارند که به گروهی از ملتها به طور عام تعلق دارند (فرهنگ منطقه ای)؛ بگذریم از اینکه عناصری هم یافت می شوند که دارند (فرهنگ منطقه ای)؛ بگذریم از اینکه عناصری هم یافت می شوند که

خصلت جهانی دارند. البته اگر ارتباطات جهانی را با این همه تنوع مورد توجه قرار دهیم؛ جز این هم نمی تواند باشد. صرف آشنایی با زبانهای بیگانه کافی است تا اثرات و نفوذ متقابل در زمینهٔ فرهنگی به وجود آید. البته مطلب کاملاً بدیهی است ولی با این حال، دربارهٔ این مطلب توضیح بیشتری می دهیم تا تأثیر ایرادهای احتمالی را در این زمینه بگیریم.

در اینجا نظرم بیش از هر چیز متوجه کیفیت شوق آمیز عملکردهایی است که با ارزشهای ناشی از فرهنگ ملی مرتبطاند. نخستین و رایج ترین این نوع عملکردهای ویژه را، که با نظام ارزشی معین و عواطف در هم آمیخته است، پاتریو تیسم یا میهن پرستی می نامیم.

پاتریوتیسم یا میهن پرستی به معنای عشق به سرزمین پدری (ریشه واژه باتریو تیسم از زبان لاتین مشتق شده است) را هرکسی به نحوی حس مىكند. اين حس از عوامل گوناگونى تشكيل شده است: از ابتدايى ترين عواطف گرفته تا تغییرشکل یافتهترین و تلطیف شده ترین آنها که در نهایت به سطح فرهنگ شخص وابسته است. ما می خواهیم از دلبستگی به زادگاه شروع كنيم (چگونگي موقعيت محلي و مختصات آن دريا، كوه، دشتهای پوشیده از جنگل و مانند آن) و به مکانی که انسان جوانیش را در شکل گیری این احساسات و دلتنگیهای بعدی برای مناظر آشنا و آسمان مأنوس و آب و هوای مخصوص این مناطق و امثال آن دارد، بـهخصوص اگر انسان آن را ترک کرده باشد. موارد دیگر عبارتند از زبان مادری و دریافتن آن و زندگی با ظرافتهای آن، موسیقی و آهنگهای میهنی و عرف و عادات رایج محل \_از چیزهای ساده ولی مهم برای انسان گرفته، مثل نوع غذایی که تناول میکند و نحوهٔ صرف آن، تا شکلهای معاشرت و نشست و برخاست با یکدیگر و آداب مربوط به آن. سرانجام مایلم به مواردی اشاره کنم که مستلزم فرهیختگی و دقت نظر و در عین حال لطافت طبع است: از قبیل احساس تعلق به ملت خود از طریق درونی کردن گذشتهٔ تباریخی خویش؛ گذشته ای که انسان «از آن خود» کرده است، مانند عشق به دستاوردها و مواریث ملی، ادبیات و هنر ملی در متنوع ترین شکل آن، داشتن احساس مشترک و سهیم بودن در کم وکیف زندگی اجتماعی مردم سامان خود (به معنای نوعی واکنش غریزی در قبال محرکهایی که در طی تکامل تاریخی جامعه ایجاد شده اند این نظریات را مدیون بررسیهای اریش فروم هستم) و امثال آن.

همانگونه که متذکر شدیم، مسئله بر سر پیچیده ترین انواع حالات و کرداری است که مابدون اینکه به همهٔ فعل و انفعالات آن واقف باشیم، آن را کلاً به همیهن پرستی، برمیگردانیم. تنوع این حالات و کردار متناسب با کثرت معنای واژه «میهن پرستی» است. از این رو تعجب آور نیست اگر نتیجه گیری شود که هریک از ما به معنایی و تا اندازه ای میهن پرست هستیم حتی اگر برخی مایل به نفی آن باشند یا به علت بیدانشی بدان واقف نباشند. بعضی ها چنین حقیقت عریانی را هنگامی کشف میکنند که وضعیت برایشان توضیح داده شود و یا همان اتفاقی برایشان بیفتد که برای آقای ژوردن با تعجب متوجه شد که برای به زبان نثر سخن می گوید.

از آنجاکه ادامهٔ بررسیهای ما، از جمله به میهن پرستی و نیز تأثیر پیامدهای اجتماعی انقلاب صنعتی دوم بر آن، مربوط است باید به نکات دیگری در باب میهن پرستی اشاره کنم تا زمینهٔ درک سهل تری در مورد دگرگونی این مقوله در جامعهٔ انفورماتیک فراهم آید. احساسات و عواطفی که در شرایط معین و از راه تربیت به وجود می آید و ما آن را خیلی کلی میهن پرستی می نامیم، می تواند موجب رفتار و کردار متفاوت و

گوناگونی شود؛ علی رغم اینکه هر نوع رفتار و کردار در چارجوب شبکهٔ احساسی و عاطفی انسان شکل می گیرد و در نهایت با عشق به سرزمین پدری و عشق به ملت خود تعین می شود.

در حالت نخست، این نوع میهن پرستی باید \_و این به نظر من تفسیر درست از این مفهوم و نحوهٔ کردار متناسب با این مفهوم است \_ به تلاشهایی برای متکامل کردن ملت خود از طریق از بین بردن جنبههای شخصیتی نادرست و عادات مذمومی بینجامد که انسان با زندگی کردن در میان هموطنان خود بدان وقوف می بابد؛ به عبارت دیگر، انسان باید با ملت خود به «ستیز» برخیزد. این روش دقیقاً منطبق با روشی است که انسان در مورد تربیت فرزند دلبند خود به کار می برد. هم وجود یک مربی ناصالح و هم عشق ورزی نادرست به فرزند، هر دو موجب بروز مشکلات متعددی در زندگی آیندهٔ وی خواهد شد و این در حالی است که انسان نخواهد عیوب را ببیند و برای رفع نقایص به خود زحمت ندهدد.

در حالت دوم، نوعی موضعگیری ذهنی میهن پرستانه شکل می گیرد که به ستایش هر چیزی می انجامد که با ملت وی بستگی دارد؛ شیفتگی و تمجید بدون قید و شرط تاریخ گذشته و معاصر که مفهومی جز ملی گرایی افراطی و شوونیسم ندارد. برخلاف ظاهر امر و جدا از نظرهای ذهنی هواداران این جهت فکری، چنین برخورد و کرداری عملاً به معنای نفی میهن پرستی به مفهوم واقعی آن است؛ زیرا اگر کوششی برای مقابله با نقاط ضعف و آنچه برای مردم مضر و زیان آور است انجام نگیرد، فقط به میهن و مردم آسیب وارد می شود.

برای مشخص تر شدن مختصات این مفاهیم و امکان ادامهٔ بررسی، باید

مفهوم دیگری، یعنی مسئلهٔ جهانوطنی ۱، را روشین کنیم. گفتم «مفهوم دیگری» و نه «مفهومی متعارض»؛ چراکه جهانوطنی قطب مخالف میهن پرستی یا نفی این مفهوم نیست. این مفاهیم مکمل یکدیگرند. ایس مطلب را باید به خاطر داشت، در غیر این صورت انسان قربانی لفاظی رایج خواهد شد.

واژهٔ «جهانوطن» معنایی مشابه «شهروند جهان» دارد. بنابراین کسی «شهروند جهان» است که در خیلی از کشورها اقامت گزیده و فرهنگ این كشورها را در خود جذب كرده است و زبان، عادات و رسوم آنها را می شناسد. بدون شک چنین فردی هرگونه پشت کوه نشینی، محلیگرایی و ملی گرایی حقیر را نفی می کند، ولی در عین حال هرگز و در هیچ صورتی میهن پرستی را طرد نمی کند. از این رو منظور از «شهروند جهان» ـو این یک واقعیت سیاسی و روانشناسانه است ـ فردی است که دارای فرهنگ غنی است و در عین حال با بسیاری از کشورها و زیانها نیز آشناست؛ انسانی که نه تنها بسیاری از کشورها و فرهنگها را می شناسد، بلکه همچنین به ارزشهای آنها احترام میگذارد. چنین انسانی در ضمن اینکه فردي ملي گرا به معناي محدود و حقير آن نيست، ولي در عين حال، به طور كاملاً محسوس، به ميهنش به طور خاص و تاريخ و فرهنگش به طور عام عشق میورزد و به این معنای بدیهی یک میهن پرست است. جهان و طنی و میهن پرستی اگر بدین معنا تنفسیر و درک شود، مفاهیم و معانی دافع یکدیگر نیستند، بلکه مکمل یکدیگرند؛ همانگونه که ایدئولوژی جنبش كارگرى و انترناسيوناليسم مكمل ميهن پرستى اند. البته مى توان مفهوم جهان وطنی را به طریقی تعبیر کردکه در آن حس رجیحان طلبی ملی در

## 1. Kosmopolitismus.

مورد سرزمین آبا و اجدادی نفی شود و انکار هم نمی توان کرد که افرادی پیدا می شوند که دارای چنین بینش و طرز تفکری اند. اما این افراد استثنا هستند، حتی مایلم بگویم که طرز تفکر چنین افرادی ناشی از حالتهای بیمارگونه است و دلیلی ندارد که حالت بیمارگونه ای را به منزلهٔ حالت عادی تلقی کنیم.

بعد از اشاراتی که دربارهٔ معنا و مفهوم واژگان مورد نظر داشتم، مایلم به تبیین مسائل مورد علاقه و مرتبط با موضوع مورد بررسی بپردازم. حال برای رسیدن به هستهٔ موضوع مورد بررسی به طرح سؤالی می پردازم و آن این است که پیامدهای اجتماعی انقلاب صنعتی دوم چه تأثیری بر مقولهٔ فرهنگ می گذارند؟

می توان به مجمل ترین شکل به این پرسش چنین پاسخ داد: تحول این فراید در جهت ایجاد فرهنگ فراملی خواهد بود؛ فرهنگی که محدودیتهای تنگ نظرانهٔ ملی و محلی گرایی را از میان خواهد برد. تحقق این روند، با توجه به تبادل روزافزون اطلاعات و در عین حال بین المللی شدن آن که صفت مشخصهٔ جامعهٔ انفورماتیک است، امری قطعی است. بعد از ذکر این مطلب، نیاز بیشتری به بررسی جزئیات وجود ندارد. ولی بجاست این سؤال مطرح شود که چه قضاو تی دربارهٔ این فرایند می توان کرد؟ به این سؤال نمی توان پاسخ صریحی داد همه چیز وابسته به چگونگی طرح مسئله و کیفیت تحلیل جوانب این موضوع است.

گرایش به بین المللی شدن فرهنگ و تبدیل آن به مناسبات فراملی بدون تردید مترقی است و با تحول و گسترش روابط بین انسانها در جهان، در هر زمینه ای، تناسب دارد. یک فرهنگ قومی معلی (فولکلور)، که در طی قرون بدون تغییر باقی مانده و به شدت به سنن ایستا و ابسته است، فقط ممکن است در جوامعی و جود داشته باشد که به این یا آن دلیل در

حال زوالاند و در روند تحول از نظر اقتصادی ـ اجتماعی متحجر باقی مانده اند. مطمئناً الگوبر داری از چنین وضعی توصیه کردنی نیست. چنین وضعی سرمشقی ارتحاعی است. بین المللی شدن فرهنگ و تقویت عناصر فراملی آن به معنای غنی تر کردن و پربار کردن آن با مضمون و ارزشهای جدید است. از دواج با محارم نه تنها از لحاظ بیولوژیکی بلکه حتی از نظر فرهنگی نیز موجد عقبماندگی است. از این رو، ارتباط فرهنگی محدود و بسته بین محارم نیز لاجرم به کهش سرعت تبادل اطلاعات فرهنگی در یک جامعه می انجامد. از این رو نمی خواهیم به سبب همعصومیت از دست رفته ای فرهنگهای سنتی به سوگواری بپردازیم (این فقط مربوط به اقوام بدوی نبوده، بلکه در عین حال فرهنگ جماعات می گیرد). از میان رفتن فرهنگهای سنتی و واپس افتاده ممکن است فقط موجب گله و شکایت راهنمایانی شود که سیاحان را به تماشای بهایای موجب گله و شکایت راهنمایانی شود که سیاحان را به تماشای بهایای فرهنگهای متعلق به گذشته می برند، ولی نه انسانهایی که خود را برای سرنوشت و توسعه جوامع انسانها مسئول احساس می کنند.

آنچه عمدتاً در ارتباط با از بین بردن فرهنگهای قومی و فولکلوری، در پی بین المللی شدن فرهنگ، اتفاق می افتد عبارت است از خروج جامعه از چارچوب فرهنگ ملی سنتی، یعنی زوال فرهنگ سنتی بیگانه هراسی ، آن هم به دلیل تأثیر و نفوذ متقابل ملل مختلف و یافتن غنای فرهنگی. این یک پیشرفت اجتماعی است و هیچکس نمی تواند به نام آرمانهای رجعتگرایانه جامعه را محکوم به باقی ماندن در دورهٔ فولکلور و ایستایی فسرهنگی کسند. در ایس زمینه انقلاب انفورماتیک موانع تصنعی و فسرهنگی کسند. در ایس زمینه انقلاب انفورماتیک موانع تصنعی و

<sup>1.</sup> Xenophobie.

دستوپاگیر و مشکلات را به کنار خواهد زد. و این بدون تردید پیشرفتی تا حدانقلاب به معنای واقعی کلمه خواهد بود؛ به ویژه اگر موضوع مربوط به به وجود آمدن آن انسان جهان شمولی باشد که در قسمت دوم این کتاب از آن صحبت می کنیم.

بعد از روشن شدن ملاحظات فوق حکه تأکیدی آگاهانه بر نکات مورد نظر بود ــ مى توانيم به ديگر مطالب بيردازيم و آن عبارت از خطراتى است که این روند را تهدید می کند. همانگونه که متذکر شدیم، ما بهطور کلی برای شکوه و عظمت گذشته دلسوزی نمیکنیم و در مرگ جاذبهٔ از دست رفتهٔ فولکلور نیز به سوگواری نمی پر دازیم، چراکه به هیچ وجه مایل نيستيم جامعه در همان حال و هواي فولكلوريك باقي بماند و هيج حركتي نکند. ولی این مسئله جنبهٔ دیگری نیز دارد که موجب دلنگرانی است. درونمایهٔ این نگرانی در این است که چه مضمون جدیدی قالب تهی شدهٔ فولکلور را پر میکند و جایگزین آن می شود؟ این مضمون توجیه کنندهٔ کدام علایق و منافع خواهد بود؟ و این مضمون مبلّغ کدام سبک زنـدگی خواهد شد؟ این فقط چند سؤال از مجموع سؤالاتی است که در اینجا و در ارتباط با این موضوع مطرح می شود. ضمن اینکه سؤالات بسیار دیگری از این دست وجود دارد. چشم پوشی از مضمون اجتماعی (من در این باره حتى از به كار بردن واژهٔ «محتواي طبقاتي» هم، كه تبيين غليظ ترى از اين مفهوم است، باکی ندارم) و ارزشهای فرهنگی که با اصواج انقلاب انفورماتیک در حیات اجتماعی بازتاب خواهد داشت، نمودار سادهلوحی بیش از حد در این زمینه است. اگر کلیهٔ فرهنگهای جهان در زمینهٔ کارایی «نمونهٔ» خود، از فرصت برابری برخوردار بودند، مثلاً اگر اندیشهها و تفکرات در «بازار آزاد» با هم به رقابت برخاسته یا حتی با هم به نزاع و ستیز

می پر داختند، در چنین حالتی تأثیرشان بر اذهان انسانها تعدیل می شد سشاید در این صورت می شد از طرح آن صرف نظر کرد. اما مسئله اصلاً به این شکل مطرح نمی شود، چراکه در این زمینهٔ مشخص «بازار آزاد» وجود ندارد و حتی بر عکس بازار کاملاً بسته است و در اختیار کسانی است که وسایل فنی اشاعهٔ اطلاعات را در اختیار دارند و بنابرایین دارای موقعیت قبویتری هستند، زیرا از نظر مالی شرو تمند تر و از نظر فنی توسعه یافته تر توسعه یافته تر توسعه یافته تر در بالا نیز بدان اشاره شد، با این حال باید کاملاً توجه داشت که از رهگذر این نوع فرهنگها که می توان آنها را فرهنگهای نوامپریالیستی را نواست عماری نامید و چه خطرهایی ممکن است حیات اجتماعی را تهدید کند.

در اینجا مایلم با ذکر نمونهٔ مشخصی نشان دهم که موضوع بر سر چیست. هممانگونه که اعلام شده است، در سال ۱۹۸۵ ماهواره های ارتباطی ثابتی بر فراز قاره ها و شبه قاره ها آغاز به گردش و فعالیت خواهند کرد. با استفاده از این ماهواره ها، ارتباط تلفنی در مقیاس ناشناخته ای کسترش خواهد یافت (چنین ارتباطی هماکنون بین کشورهای صنعتی وجود دارد)، در عین حال رادیو و تلویزیون نیز از آن بهره خواهند بسرد. بدین ترتیب کانالهای ارتباطی فوق العاده زیادی به وجود خواهند آمد و امکان دریافت تعداد کثیری برنامه های رادیو و تلویزیونی به زبانهای مختلف به مسئلهٔ روزمره ای تبدیل خواهد شد. ولی این برنامه ها از که بخواهد شد؟ طبیعتاً از کشورهای غنی و توسعه بافته که این نیز په بخواهیم و چه نخواهیم — نوع خاصی از تبلیغ است. برخی از این تبلیغات بخواهیم و چه نخواهیم — نوع خاصی از تبلیغ است. برخی از این تبلیغات به طورآشکار وزننده ای مبلغ اندیشه های سیاسی معین اند. ولی برخی مواقع این تبلیغات خیلی «ظریف» و غیر مستقیم انجام میگیرد؛ به طوری که این تبلیغات خیلی «ظریف» و غیر مستقیم انجام میگیرد؛ به طوری که

مستمسکی برای ایراد و سرزنش بهدست نمیدهند، بگذریم از اینکه چنین برنامه هایی دارای پوشش و ظاهر علمی نیز هست. یک برنامه تلویزیونی می تواند مسئلهای را به عینی ترین شکل آن عرضه کند و حتی، بهصورت غیرمستقیم ـ به این مطلب اشاره کند که چه کشورها و فرهنگهایی «فرهیخته تر»اند، و بدین نحو نوع معینی از تبلیغات را سازمان دهد. البته جلوگیری از پخش چنین برنامهای نتیجهای هم در بر ندارد («ایجاد بارازیت و اختلال» در آنها از نظر فنی مشکل و بسیار بر هزینه است)؛ چنین کاری از نظر اصولی هم درست نیست. چون معنایی جز این ندارد که مسئولان جامعه دچار وحشت شدهاند، ضمن اینکه اثر مترتب بر این عمل الزاماً نتیجهای جز فقر فکری افراد جامعه نخواهد داشت. جدا از اینکه انسان چه عقیدهای دربارهٔ این نوع عملکردها دارد و علی رغم اینکه نظرش در مورداین نحوه دستکاری مثبت یا منفی است، نفس چنین عملی به معنای اعمال تو تالیتاریسم است. در چنین حالتی است که برخسی از مسئولان ذی نفوذ جامعه برای پیشگیری از یک مشکل دچار مخمصه دیگری می شوند که چه بسا پیامدهای آن به مراتب و خیمتر خواهد بود.

چندی قبل (پاییز ۱۹۸۳) در جمهوری خلق چین بودم و توانستم شاهد عملکرد چنین مکانیسمی باشم. البته این واقعه در مقیاس بسیار کو چک و کاملاً تصادفی اتفاق افتاد. میهمانداران من میخواستند چین «نو» را به من نشان دهند، یعنی مناطقی که الگوهای جلید اقتصادی را در آنجا اجرا میکنند. یکی از این اماکن، منطقهای به نام سین چین بود که در مجاورت هنگ کنگ قرار دارد. جدا از تأثیر مثبتی که سیاست جدید اقتصادی در حال اجرا که دیگر شباهتی به عملکرد چین گذشته ندارد بر من گذارد، باید اجرا که دیگر شباههای تلویزیون خلاف انتظار من بود. از صبح تا دیروقت بگویم که برنامههای تلویزیون خلاف انتظار من بود. از صبح تا دیروقت شب، شش کانال مشغول پخش برنامههای تلویزیونی هنگ کنگ اند (به

زبانهای چینی و انگلیسی). حتی یک برنامهٔ خودی هم، گویابه علت هزینهٔ بسیار زیاد، بخش نمی شد. در این منطقه تقریباً هر خانهای دارای یک تلویزیون رنگی است. فقط کافی بود برای دیدن این برنامه ها کسی وقت گذاشت تا به این نتیجه رسید که برنامههایی که به زبان انگلیسی بخش می شد چیزی جز تبلیغ «شیوهٔ زندگی آمریکایی» متعارف نیست. دربارهٔ برنامهٔ چینی تلویزیون نمی توانم نظری بدهم؛ زیرا زبان آنرا نمیفهمیدم. با این حال تصور میکنم که مضمون این برنامه ها نیز چیزی شبیه برنامه های به زبان انگلیسی بود؛ یعنی تبلیغ تجملات. از این رو این سؤال مطرح است که چنین برنامه هایی چه تأثیری بر تماشاگران، به ویژه جو انان، می گذارند؟ میهمان داران من در نگرانی من شریک بودند. ولی آنان \_دستكم چنين بهنظرم رسيد\_ معتقد بودند كمه بر ايس مشكل غلبه خواهند کرد. اما این معضل در آفریقا، آمریکای لاتین و همچنین كشورهای فقير اروپا چگونه بايد حل شود؟ پاسخ در خود سؤال نهفته است: این جوامع به علت ناآگاهی از اثرات منفی الگوبرداری از جوامع مصرفی، دیر یا زود با بحران عمیقی روبرو می شوند و این واقعاً یک خطر جدی است. حال چگونه می توان به دفع این خطر پرداخت؟ متأسفانه در این مورد آدم بدبینی هستم.

ج) اشاعهٔ فرهنگ یا به عبارت دیگر اشاعهٔ عناصر فراملی آن موجب غنای شخصیت انسان می شود و شخصیت انسان را از نظر فرهنگی به سطح والاتری ارتقا می دهد، در عین اینکه به دگرگونی الگوی شخصیت و خصلت اجتماعی فرد نیز می انجامد.

انسان بهندرت متوجه عواملی می شود که به میزانی و سیع و طیفی گسترده عملکرد آگاهانهاش را شکل می دهند و یا حتی مستقیماً به وجود

می آورند. در حالی که این عوامل در درون خودفرد در شخصیتش، روانش و عمدتاً در خصلت اجتماعی اشد وجود دارند. مسئله، بر سر این نکته خیلی مهم است آن بخش از شخصیت انسانها نیست که کم و کیف آن در تجزیه و تحلیلهای روانکاوانه مشخص می شود و باز تاب پیدا می کند؛ هر چند اهمیت انواع گوناگون روشهای روانکاوی را، که برای درک شخصیت انسان به کار گرفته می شود، به هیچ وجه انکار نمی کنم. ولی این بخش بر تغییرات شکل بندی فرهنگی جامعه فقط تأثیر بسیار ناچیزی دارد به طور کلی اگر بتوان از تأثیر گذاری صحبت کرد.

برای من عواملی مهم هستند که محصول بی واسطهٔ فرهنگاند و از طریق جامعه به فرد انتقال می پابند و او را کاملاً جلنب می کنند و در وی درونی میشوند. این انتقال به نحوی انجام میگیرد که انسان به هیچوجه به وجود و تأثیر آن وقوف پیدا نمی کند. بنابراین در اینجا هم مسئله به قسمت ویژهای از ضمیر ناخوداً گاه مربوط می شود؛ هر چند ایس ضمیر ناخوداً گاه با آن ناخوداً گاهی که مورد توجه روانکاوان است تفاوت دارد. مسئلة مورد نظر ما در چارچوب روانشناسي اجتماعي پاسخ خود را می یابد و کشف و درک آن مستلزم اتخاذ تدابیری است جدا از آن چیزی که در حیطهٔ روانکاوی معمول است، چارچوب مورد نظر ما دربرگیرندهٔ معیارهای نوعی و تأثیر آنها بر عملکرد انسان و همچنین خصلت اجتماعی انسان است. در هر دو مورد با فراورده های فرهنگی سروکار داریم و، همانگونه که مشخص است، دگرگونی در حیطهٔ فرهنگ نیز بس فرآورده های فرهنگی تأثیر متقابل میگذارد. و این نکته در چارچوب مسائل مورد توجه ما واجد اهمیت بسزایی است. این توضیح لازم است که اگر در ادامهٔ این بحث از نحوهٔ تفکر، الگو و نمونه ای بحث شود، این مقوله، در ارتباط با مسائل مورد نظر ما، صرفاً اهمیت جنبی دارد. ضمن اینکه من

تقریباً به تفصیل دربارهٔ این مطلب در جای دیگری به بحث پرداختهام الرجوع کنید به تصورات قالبی و عملکرد انسان، وین، ۱۹۸۰). بنابراین، مایلم فقط بخشی از مسائل مربوط به تصورات قالبی را که به عملکرد اجتماعی مربوط میشوند، در اینجا نقل کنم: «این مشخصات امکان تحقق عملکرد اجتماعی تصورات قالبی را، که مبتنی بسر پذیرش ارزشها و داوریهای مورد قبول جامعه یا گروههاست، فراهم می آورد. ضمن اینکه درونی شدن این قالبها، به مثابه هنجار معتبر اجتماعی، شرط ادغام فرد در گروه است» (صفحه ۹۶ همان کتاب). از این رو بدیهی است که تعییرات این ارزشها و داوریها، که ناشی از روند انقلاب صنعتی است، تأثیر تدریجی خود را هرچند به سختی و به کندی بر قالبهای ذهنی موجود و از این طریق بر دریافت و ادراک انسان از جهان (به ویژه جهان اجتماعی)

این مطلب در همین حد برای بررسیهای بعدی ماکفایت میکند. در حالی که خصلت اجتماعی انسان در ایس زمینه دارای نقش بهمراتب مهمتری است. همانگونه که متذکر شدیم، تئوری خصلت اجتماعی انسان را اریش فروم تبیین کرده است. براساس تئوری وی، کردارهای غریزی، که امکان واکنش بدون تعقل موجود زنده را درمقابل محرکهای خارجی به وجود می آورند (به ویژه آن محرکهایی که به صورت خطری تهدید آمیز به نظر می آیند)، در مرحلهٔ تکامل نوع انسان اندیشمند ، جایگزین کردارهای شبه غریزی (یعنی آن کردارهایی که بدون تعقل انجام می گیرند) می شوند. چنین کرداری مبتنی بر آن نوع هنجارهای رفتاری است که در طی تکامل اجتماعی به منزلهٔ نتیجهٔ تجارب به دست آمده به وجود آمده اند.

<sup>1.</sup> Stereotypen und das menschliche Handeln, Wien, 1980.

<sup>2.</sup> Homo Sapines.

اگر واکنشهای تضعیف شدهٔ غریزی انسان با مکانیسمهای متناسبی جایگزین نشود، دیگر نوع انسان اندیشمند مجالی برای بقا نخواهد داشت. فروم مجموع واکنشهای شبه غریزی انسان را خصلت اجتماعی نام نهاده است. این دستاورد فوق العاده مهم دانش اجتماعی درک کردار و رفتار انسان را امکان پذیر کرده است.

فرانسوا ژاکوب در اثر خود به نام منطق زندگان (پاریس، ۱۹۷۰) همین مسئله را از جنبهٔ زیست شناسی بررسی کرده است. وی از تقارن کلا تاریخی (فرهنگی) و کلاژنتیک در طی تکامل نوع انسان اندیشمند سخن به میان آور ده است. در این زمینه، نظریهٔ زیست شناسی اجتماعی ادوارد او ویلیامز باز هم افراطی تر است. نامبرده از پدیدهای به نام «تکوین تدریجی» صحبت میکند (چارلز ال. لمسدن و ادوارد او ویلیامز. ژن، اندیشه و فرهنگ، ۱۹۸۱). در این نظریه گرایشی می یابیم که همهٔ پدیدههای حباتی را به کلا (رمز) ژنتیکی فرو میکاهد. به هر حال صرف نظر از اینکه ارتباط بین نقش عوامل فرهنگی با زیست شناسی چگونه در نظر گرفته شود، تئوری خصلت اجتماعی انسان نقش عظیمی در درک کردار انسان و منشأ آن بازی می کند.

به هر حال مجموعهٔ رفتار و عملکرد بشر (به معنای آمادگی برای عمل مشخص) نه تنها محصول تاریخی (فرهنگی) است، بلکه همچنین، با توجه به کثرت و گوناگونی عوامل اجتماعی، از نظر تاریخی نیز قابل تغییر است. از اینرو می توان نتیجه گرفت که انسان می تواند این تحولات و تغییرات را آگاهانه و با هدف به وجود آورد. این روش را «تربیت انسان نوین» نام نهاده اند؛ آرمانی که هواداران اندیشه های سوسیالیستی همواره

<sup>1.</sup> Francols Jacob

<sup>2.</sup> La logique du vivant

<sup>3.</sup> Epigenetisch

در پی آن بودهاند، ولی اکنون می تواند به آرمان تمام بشریت تبدیل شود البته نه تنها می تواند، بلکه باید چنین شود؛ هرچند تحقق چنین هدفی ممکن است در وضعیتهای گوناگون اشکال و صور مختلفی پیداکند.

همانگونه که اشاره شد، بشریت در جامعهٔ انفورماتیک امکان تحقق امرى را يبدا خواهد كردكه تاكنون فقط بهمثابه يك راه حل ايدهآل، آن هم بدون کمترین احتمال تحقق، در نظر گرفته می شد. بدیهی است که حتی بزرگترین معجزهٔ فنی نیز نمی تواند حرکت بطیء و گام به گام بودن این فعل و انفعال را تغییر دهد. هم قالبهای ذهنی و هم خصلت اجتماعی انسان در مقابل هرگونه دگرگونی بسیار سختجان و مقاوماند. با این حال، ایس دو مقوله نیز مانند هر مقولهٔ دیگری در این جهان، تابع تغییرند و در نهایت به گذشته تعلق خواهند یافت. ولی به هر حال قرنها طول کشیده است تا بشریت به جایگاه کنونی برسد، هرچند تحولات ناشی از انقلابات دارای چنان سرعتی بودند که می توانستند تصور فراگرد اجتماعی دیگری را تداعی کنند. در ضمن نباید فراموش کرد که انقلابات فقط نبوک پیکان و نقطهٔ عطف یک فرایند طولانی اند. در حال حاضر تحولات با سرعت و شتاب بی نظیری صورت می گیرند کاری که امروزه در چند دهه انجام پذیر است، در گذشته به چند قرن احتیاج داشت. البته چنین «می تواند باشد» اگر جامعه در این زمینه عمل کند. این فقط یک واقعیت تنوریک نیست، بلکه در عین حال فراخوانی است که از واقعیتها نشأت می گیرد. و این فراخوان بهترین پل ارتباط برای بررسیهای بعدی ما، یعنی تعییرات شکلبندی فرهنگی جامعه، است. این تغییرات فرهنگی، در چارچوب و محدودة تكامل اجتماعي، نقش امدادگر و ياور را اينفا مى كنند و مىمكن است تنها باعملكرد آگاهانهٔ جامعه در زمينهٔ تعليم و تربيت انسانهاي نوين فعلیت یابد. در حال حاضر این هدف شدنی است.

## ملاحظاتي دربارهٔ ويژگيهاي كشورهاي جهان سوم

تا اینجا فقط به بررسی کشورهای صنعتی، اعم از سرمایه داری و سوسیالیستی (کشورهای جهان اول و دوم)، پرداختیم؛ و مسائل جهان سوم را كاملاً ناديده كرفتيم. ناديده كرفتن مسائل جهان سوم نهتنها اتفاقي نبود، بلکه کاملاً هم آگاهانه بود. البته نه به این علت که گویا در تحلیلهای اجتماعی طرفدار تز خودمداری اروپا هستم. علت این امر بیش از هر چیز اعتقاد من به خاص بودن مسائل جهان سوم نسبت به مسائل جهان اول و دوم است. این دو جهان در زمینهٔ مسائل مورد نظر و بررسی ما، علی رغم تمایزات سیاسی اجتماعی شان، گروه واحدی را تشکیل می دهند. در حالی که کشورهای جهان سوم، یعنی کشورهای در حال توسعه و توسعه نیافته (برخی مواقع کشورهای اخیر به طور مستقل و به عنوان جهان چهارم در نظر گرفته می شوند)، آن چنان از هم متمایزند که در چارچوب زمینهٔ بحث ما نمی گنجند. پیامدهای انقلاب صنعتی دوم در این کشورها مطلقاً نوع دیگری هستند و تحلیل کاملاً مستقلی باید در این زمینه انجام گیرد. مضافاً اینکه حتی تفاوت بین کشورهای توسعهنیافته بهمراتب عميق تر از جوامع صنعتي است (حتى اگر، همان طور كه گفته شد، گوناگونی نظامهای اجتماعی این جوامع را هم به حساب آوریم)، بهطوری که در این مورد رسیدن به یک نتیجه گیری عام در عمل غیرممکن است.

این مطلب را می توان به بهترین وجه با ذکر یک مثال مشخص روشن کرد. در حالی که ما هم جمهوری خلق چین (این عنوان خود بیانگر مسئله است) و هم مثلاً کشورهای جنوب صحرای افریقا ا را جزو کشورهای جمهان سوم به حساب می آوریم، ولی تنفاوت بین آنها بیشتر از مثلاً جمهوری خلق چین جمهوری خلق چین جمهوری خلق چین می تواند سباست متکی به خود را با موفقیت به اجرا در آور دو نبازی به این نداشته باشد که برای دریافت هدیه از خارج به انتظار بنشیند و چنین هدیهای را هم قبول نمی کند. ضمن اینکه در بیست سال آینده مدعی کسب موقعیتی خواهد بود که یک ابر قدرت واجد آن است. در حالی که مسئولان کشورهای جنوب صحرای آفریقا در مقابل توصیهٔ افراد با حسن نیت مبنی بر این که سیاست متکی به خود را به کار بگیرند خواهند خندید؛ چراکه بر این که سیاست متکی به خود را به کار بگیرند خواهند خندید؛ چراکه بدون دریافت کمک از خارج ناگزیر به نابودی کشیده می شوند.

اگر ما، برای مثال، آرژانتین، برزیل و مکزیک را جزو کشورهای جهان سوم به شمار می آوریم، یا حتی کشورهای بسیار ثروتمند خاور نزدیک را زیر این عنوان می آوریم و همزمان در کنار اینها مصر، آنگولا و موزامبیک در آفریقا با نیکاراگوئه و پرو در آمریکای لاتین را به این کشورها اضافه می کنیم، روشن است که نظرمان جیست. از این رو معتقدیم که این کشورها نه تنها در مقایسه با کشورهای به اصطلاح جمهان اول و دوم باید بمطور مستقل مورد تجزیه و تحلیل قرار گیرند، بلکه اگر به طور جداگانه نیز در نظر گرفته شوند، نمی توانند زمینهٔ واحدی را برای بررسی به وجود آورند.

بنابراین، درمورد این کشورها نمی توانبه یک نتیجه گیری عام رسید.

با این حال، باید به نکاتی دربارهٔ این کشورها اشاره کرد؛ زیرا در غیر این صورت «پیشبینی وضع جهان در قرن بیست و یکم» بدون اعتبار خواهد بود این کشورها دو سوم جامعهٔ بشری را تشکیل می دهند. ولی، به علت همان نکاتی که در بالا ذکر شد، در اینجا باید برای تحلیل این پدیده به شیوه ای غیر از آنچه تا حال به کار بردیم، مبادرت ورزیم. و درست بدین علت است که عنوان «ملاحظاتی دربارهٔ ویژگیهای...» را برای این قسمت انتخاب کر دهام، فقط «ملاحظاتی» و نه بیشتر. برای گفتن مطلب بیشتری در این زمینه، باید کتاب مستقلی نوشت، به نحوی که هر گروه از این کشورها بهطور جداگانه در نظر گرفته شود، ضمن اینکه بعضی از آنها مانند جمهوری خلق چین باید جداگانه مورد بررسی قرار گیرد. صرف نظر از اینکه در این زمینه چنین صلاحیتی ندارم رو فکر میکنم هیچکس واجد صلاحیت بررسی تمام این کشورها نیست ... چنین کاری را در یک کتاب و از جمله در کتاب حاضر نمی توان انجام داد؛ چنین کاری ساختار کتاب را متلاشی می کند. بنابراین باید به ملاحظاتی دربارهٔ ویژگی های این کشورها و نتیجه گیری های محدودی در این زمینه بسنده کنیم.

در ضمن باید کشورهایی را هم از این بررسی مستئنا کرد که هرچند به طور سنتی جزو کشورهای جهان سوم محسوب می شوند، ولی به علت امکان توسعهٔ واقعی و دارا بودن ظرفیت فوق العاده از خیلی از کشورهای جهان اول و دوم برای پیشرفت مستعدترند. ضمن اینکه حتی این تقسیم بندی نیز دارای اساس واحدی نیست.

در این میان جمهوری خلق چین دارای موقعیت خاصی است\_و این نه تنها به علت و سعت سرزمین و تعداد جمعیت (یک چهارم جمعیت کنونی جهان)، بلکه در و هلهٔ نخست به علت تمدن کهن این سرزمین و نیز دارا بودن سطح علمی و صنعتی است. توسعهٔ صنعتی جمهوری خلق چین خیلی به سرعت انجام میگیرد؛ به نحوی که بخش بزرگی از نواحی این کشور را می توان فوق صنعتی به شمار آورد. به نظر من می توان گفت بیشتر پیش در این کشور خیلی چیزها را دیدم، حتی می توان گفت بیشتر آموختم این کشور غولی است که به سرعت رشد می کند و در حال توسعهٔ شگرفی است و همان گونه که اشاره کردم در آیندهٔ نزدیک به جمع کشورهای ابر قدرت خواهد پیوست و فقط همین کشور است که می توان آن را ابا قید احتیاط بو خزو کشورهای جهان سوم به شمار آورد. البته این که چین خود را جزو کشورهای جهان سوم قلمداد می کند بیشتر یک تر فند سیاسی است تا یک واقعیت.

به همین صورت باید گروه کشورهای بالقوه ثروتمند و در عین حال در مواردی فوق صنعتی آمریکای لاتین، مانند برزیل، مکزیک، ونزوئلا و آرژانتین، را مستثنا کرد. و در نهایت، باید برای برخی از کشورهای آفریقای شمالی، مانند الجزایر و مصر، و همچنین کشورهای نفت خیز و ثروتمند خاورنزدیک نیزحساب جداگانهای بازگرد. همانگونه که می بینیم حتی این گروه کشورهای مستثنا شده هم ماهیت متفاوتی با هم دارند.

جمهوری خلق چین برای ایجاد دجاذبه خود را به جهان سوم وابسته می داند. ولی، در عمل جمهوری خلق چین به دنبال ادغام در جهانی است که در آن انقلاب صنعتی به وقوع پیوسته و از این رو این کشور باید در آینده نه چندان دور به دنبال راه حلی برای تمامی پیامدهای اجتماعی این انقلاب باشد البته با توجه به فرهنگ خاص این سرزمین و عرف و عادت و سنتهای چندصد سالهای که باعث به وجود آمدن خصلت اجتماعی ویژه ای در شهروندان این کشور شده است. مزیت فوق العادهٔ جمهوری خلق چین در این واقعیت نهفته است که این کشور علی رغم اختلال ناشی از دورهٔ

به اصطلاح انقلاب فرهنگی ـ تغییرات لازم را برای ورود به مرحلهٔ جدید، در زمینهٔ شکل بندی اقتصادی جامعه، انجام داده است و، با توجه به درجهٔ بسیار بالای انضباط اهالی این کشور، تغییرات اجتماعی ناشی از انقلاب صنعتی می تواند به تدریج و با حفظ نظم به منصهٔ ظهور رسد.

وجود همین عوامل است که جمهوری خلق چین را اساساً از گروه کشورهای بزرگ آمریکای لاتین، که در بالا بدانها اشاره شد، جدا میکند. ورود این کشورها به مرحلهٔ انقلاب صنعتی همراه بها مخاصمات و برخوردهای اقتصادی داجتماعی خواهد بود که این خود باعث بی نظمی ها و دشواری هایی می شود که خاص جهان سرمایه داری است. به این مطلب باید این متغیر را نیز اضافه کرد که بقایای استعمارگرایی و نواستعمارگرایی و نواستعمارگرایی ایالات متحد آمریکا مانند گذشته نقش مؤثری در این کشورها بازی خواهد کرد.

بدین سان، به جز مشکلات و معضلات نباشی از رشد اقتصادی و اجتماعی که در فصلهای پیش بدان اشاره شد ...، عامل دیگری را نیز باید به حساب آورد و آن عبارت است از مبارزات ضدامپریالیستی و مبارزات رهایی بخش ملی سرخ پوستان که گرچه مدتی است بر روی آن سرپوش گذاشته شده است، ولی ممکن است حالت بالقوه انفجار آمیزی پیدا کند و سر تاسر آمریکای لاتین را شعله ور سازد. در بارهٔ این مسئله حتی نهضتهای سیاسی مترقی جمعیتهای «سفید پوست» نیز در این کشورها به صورتی شرم آور سکوت کرده اند ...کاری که باید احتمالاً برای آن، بهای گزافی بپردازند ... به هر حال با وجود این مجموعه عوامل متضاد که دارای حالت بالقوه انفجار آمیز نیز هست انسان به طور منطقی به این نتیجه می رسد که بالقوه انفجار آمیز نیز هست انسان به طور منطقی به این نتیجه می رسد که ناآرامیهای اجتماعی، که تمام جهان را در بر گرفته است، در این کشورها شکل انقلابات کلاسیک را به خود خواهد گرفت. سیاست کنونی ایالات

متحد آمریکا در این منطقه، که به علت و حشت از رعدوبرقهای طوفانزا اتخاذ شده است، خود موجب و خامت و ضعیت خواهد شد. به هر حال این کشورها نیز درگیر معضلات ناشی از پیامدهای اجتماعی انقلاب صنعتی معاصرند و در عمل در بستر یک دگرگونی عظیم اجتماعی قرار دارند؛ مشکلاتی که به علت این تغییرات عمومی دامنگیر جهان اول و دوم نیز می شود. البته باید ویژگیهای جوامع در حال توسعه، یعنی تضادهای شدت یافتهٔ طبقاتی و ملی این جوامع، را نیز در نظر گرفت. «خصلت جهان سومی» این کشورها را فقط می توان با «قید احتیاط» یذیر فت.

ولی موقعیت کشورهای شمال آفریقا، مثل مصر و الجزایر، به صورت دیگری است هرچند این کشورها از بعضی جهات با سایر کشورهای جهان سوم متفاوت اند هم، اما بدون تردید بخشی از جهان سوم را تشکیل می دهند. ویژگی این دو کشور، در مقایسه با سایر کشورهای جهان سوم، در این است که هرچند از نظر صنعتی توسعه یافته ترند، ولی در عین حال فاقد آن سرمایه ای هستند که برای ایجاد توسعه ای در حد انقلاب صنعتی لازم است. بدین سان این کشورها را پدیده ای به نام «تحول به سوی عقب ماندگی» تهدید می کند و معنایش این است که تکامل انقلاب صنعتی معاصر معکن است تلاش آنها را برای ایجاد و گسترش صنایع سنتی به نابودی کشد؛ و این یک مشکل اضافی است که همزمان در بسرخی از کشورهای توسعه یافتهٔ کم بنیه تر و ضعیف تر جهان اول و دوم نیز در حال کشورهای توسعه یافتهٔ کم بنیه تر و ضعیف تر جهان اول و دوم نیز در حال یدید آمدن است.

موقعیت کشورهای نفت خیز و ثروتمند خاورمیانه از این هم پیچیده تر است. درواقع این کشورها دارای منابع مالی لازم بسرای خروج از حالت

<sup>1.</sup> Entwicklung zur Ruckständigkeit (= Development to Obsolesence)

جهان سومی هستند، ولی نظام سیاسی فرتوت این کشورها سد و مانع این تحول است؛ ضمن اینکه نظام اجتماعی واپسگرا و سنتی، که سایر کشورهای جهان مدتها پیش پشت سر گذاشته اند، مانند مورد برده داری در زمانهای گذشته، بر دوش این کشورها سنگینی می کند.

هر گروه از این کشورها اگر در موقعیتی قرار داشته باشند که بتوانند از شرایط عادی مسلط بر جهان سوم مستثنا شوند، به بررسی جداگانهای نسیازمندند؛ درواقسع هم هیچ یک از کشورهای نفتخیز و ثرو تمند خصوصیاتی را که معرف و شاخص کشورهای جهان سوم و یا جهان چهارم است ندارند. به هر حال این کشورها مشخصاً «پرولتاریا»ی جهان امروز را تشکیل می دهند و فقر، گرسنگی (که از جمله ناشی از زیانهای مربوط به پیشروی و گسترش بیابانهاست)، نبودن امکانات عینی و ذهنی توسعهٔ مدرن صنعتی و کشاورزی و همچنین وابستگی به کمکهای خارجی از مشخصات آنهاست. و این تودهٔ انسانی نیمی از جامعهٔ بشری را تشکیل می دهد (همانگونه که اشاره شد توصیه به این کشورها برای یاری جستن از سیاست «متکی به خود» بیشتر به شوخی شبیه است).

حال انقلاب صنعتی دوم چه تأثیری بر این کشورها خواهد گذارد؟
در این مورد هم سمانند خیلی از موارد قبلی به نمی توان پاسخ دقیقی داد؛ پیامدهای انقلاب صنعتی معاصر ممکن است هم فاجعه آمیز و هم فوق العاده مثبت باشد. به احتمال قریب به یقین، با تأثیر دو جانبهٔ این دو پیامد روبرو خواهیم شد و بدین طریق شاید خطرات بالقوه فاجعه آمیز تا حدودی تعدیل شود.

در آغاز مایلم پیامدهای منفی و خطرناک را مورد بحث قرار دهم. همانگونه که متذکر شدم، روند پیدایش بیکاری ساختاری در کشورهای صنعتی ناشی از اتوماتیزه و روباتیزه شدن است که موجب حذف کار انسان در تولید و خدمات خواهد شد. بدین ترتیب ما با تأثیر بلاواسطهٔ انقلاب در صنعتی معاصر بر بازار کار مواجه هستیم. تأثیر پیامدهای این انقلاب در کشسورهای جسهان سوم نیز همینسان خواهد بود، ولی مکانیسم تأثیرگذاری به صورت غیرمستقیم است. موضوع این است که روند اتسوماتیزه و روباتیزه شدن در کشسورهای صنعتی سدی در مقابل سرمایه گذاری در کشورهای جهان سوم ایجاد میکند و ممکن است حتی موجب بازگشت منابع سرمایه گذاری شده به کشورهای سرمایه گذار مادر گردد. علل این پدیده به صورتی است که در زیر توضیح می دهم.

باید در نظر داشت که در وهلهٔ نخست نیروی کار ارزان کشورهای جسهان سوم بساعث جسذب سسرمایه گذاران از «شسمال» شسد، ولی میکروالکترونیک و پیامد آن، یعنی اتوماتیزه و روباتیزه شدن تولید، جاذبهٔ نیروی کار ارزان را خنثی میکند حتی ارزان ترین نیروی کار انسان نیز نمی تواند با دستگاههای اتوماتیک مدرن به رقابت بیر دازد.

مسئلهٔ دوم این است که سرمایه گذاران کشورهای فوق صنعتی، با سرمایه گذاری در کشورهای جهان سوم، عوامل آلودگی محیط زیست را، که در اکثر این کشورها عملی غیرمجاز است، به کشورهای جهان سوم منتقل کردهاند و همچنان منتقل می کنند. تکنیکهای جدید تولید اتوماتیک آلودگی محیط زیست را کاهش می دهند و یا حتی به طور کلی از بین می برند. بدین طریق دو محرک اصلی برای صدور سرمایه به کشورهای جهان سوم از بین می رود.

علاوه بر قطع روند سرمایه گذاری، که طبیعتاً به کاهش اشتغال نیروی کار می انجامد، انقلاب صنعتی معاصر به شیوهٔ دیگری نیز بر بازار کار کشورهای جهان سوم تأثیر می گذارد. به عنوان مثال فرآورده های ایس کشورهای به بسم نیروی کار ارزانشان، در بازارهای کشورهای

فوق صنعتی قادر به رقابت بود (از جمله صنایع نساجی)، در وضعیت جدید اقبال خود را از دست خواهد داد. در این کشورها، اگر مانند گذشته با روشهای سنتی تولید شود، توانایی رقابت از دست می رود؛ و در صورتی که ساختار تولید نوسازی شود، کار انسان مانند کشورهای فوق صنعتی از روند تولید، حذف می شود. به هر حال این خود دلیل دیگری برای تشدید بیکاری ساختاری به شمار می آید که در کنار معضلات دیگر مشکل دائمی کشورهای جهان سوم است.

کاملاً روشن است که این روند، هیمانند کشورهای فوق صنعتی، پیامدهایی هم در زمینهٔ مسائل اجتماعی و سیاسی خواهد داشت. ویژگی کشورهای جهان سوم مطمئناً منجر به این خواهد شدکه این پیامدها حادتر و از نظر اجتماعی خطرناکتر از کشورهای جهان اول و دوم خود را نشان بدهد. همانگونه که متذکر شدیم، نمیخواهیم در اینجا به مسائل پیچیدهای بپردازیم که نیاز به بررسی مشخص و جداگانهای دارد. ولی بدون چنین تجزیه و تحلیلی نیز می توان، براساس برداشتهای عام ولی با اطمينان قريب به يقين و بدون اينكه به خطر گزافه گويي تن در دهيم، به اين نتیجه رسید که هرچند بیامدهای انقلاب صنعتی دوم در کشورهای فوق صنعتی غامض و پیچیده خواهد بود، ولی همین پیامدها در کشورهای جهان سوم، به احتمال بسيار زياد، ابعادي فاجعه آميز خواهد يافت. بدون شک اگر در این جوامع تدابیر پیشگیرانهای، آن هم خیلی سریع، اتخاذ نشود، این پیامدها ناگزیر و به صورت بازگشت ناپذیر رخ خواهد داد. پس در این موقعیت چه می توان کرد؟ ما در پایان این بحث، پس از این که جنبهٔ دوم و مثبت \_هرچند بالقوه مثبت مسئله را بررسي كرديم به اين سؤال بازمي گرديم. ضمن اينكه همين جا مايلم تأكيد كنم كه فعليت يافتن اين پیامد بالقوه مثبت مستلزم پی بردن به اهمیت اجتماعی یاری رسانی به کشورهای جهان سوم است؛ کشورهایی که به صورت واقعاً جدی در معرض خطرات تهدید کنندهٔ این فعل و انفعال ناشی از انقلاب صنعتی دوم قرار دارند.

بنابراین، به این نتیجه رسیدیم که پیامد اجتماعی انقلاب صنعتی دوم نه تنها جنبهٔ بالقوه منفی؛ بلکه هم چنین جنبهٔ بالقوه مثبتی هم می تواند برای کشورهای جهان سوم به همراه داشته باشد. تحقق این جنبهٔ اخیر مستلزم این است که انقلاب میکروالکترونیک بتواند برای مشکل اساسی جهان سوم، یعنی گرسنگی، کمبود آب، پیشروی صحاری کویری و امثال آن، راه حل عملی ارائه کند.

همین چندی پیش عقیدهٔ مسلط هنوز این بود که مسئلهٔ تغذیه در جهان سوم، با توجه به انفجار جمعیت، کسمبود آب و بدارآوری متحدود زمین، عملاً حلشدنی نیست. ولی با توجه به پیشرفت در زمینهٔ بیوتکنیکهای ژنتیکی (مهندسی ژنتیک) و دورنمای قابل پیشبینی آن، دیگر نمی توان مدعی چنین عقیده ای بود. اهم این مشکلات از نظر تئوریک در شرایط معینی قابل حل اند. از جمله حل آنها نیاز به پیشرفت در زمینهٔ ژنتیک، یا بارور کردن زمین و اصلاح نژاد دام دارد. یکی دیگر از مسائل بهرهبرداری از دریاها و اقیانوسها، به منزلهٔ منبع تأمین کنندهٔ مواد غذایی، است. این منبع نه تنها حیوانات، بلکه هم چنین گیاهان خوردنی و متنوع دریاها و اقیانوسها را دربر می گیرد.

بنابراین هنگامی که مزارع به علت بی آبی می خشکد و حیوانات از بی آبی تلف می شوند، نظیر آنچه در کشورهای جنوب صحرای آفریقا رخ می دهد و در حالی که می بینیم با پیشرفت جهان این مسئله ابعاد و حشتناکی هم به خود می گیرد، دیگر نمی توان از پیشرفت کشاورزی و دامداری سخنی به میان آورد.

حتی امروز نیز برای نمکزدایی آب دریاها تکنیکی وجود دارد که

مطمئناً باز هم توسعهٔ بیشتری خواهد یافت، و از این طریق مقدار بی پایانی آب می توان به دست آورد؛ البته نه تنها آب آشامیدنی، بلکه همچنین آب مورد نیاز برای آبیاری صحاری که امروز به واسطهٔ فقدان بارندگی به چنین روزی درآمده اند (مانند جنوب صحرای آفریقا). البته روشن است که شرط ضروری برای این کار در اختیار داشتن منابع کافی و مناسب انرژی است. این مشکل را انقلاب پر توان و بالندهٔ معاصر حل خواهد کرد. در ضمن نباید فراموش کرد که کشورهای جهان سوم عمدتاً در جنوب قرار دارند

این مشکل را انقلاب پر نوال و بالنده معاصر حل حواهد درد. در صمن نباید فراموش کرد که کشورهای جهان سوم عمدتاً در جنوب قرار دارند (از این رو برخی اوقات به شیوهٔ بسیار غیر دقیقی از بسرخورد کشورهای شمال باکشورهای جنوب صحبت می شود و این واقعیت فراموش می شود که استرالیا و نیوزیلند هم که به جهان سوم تعلق ندارند، در جنوب واقع شدهاند) و از مزیت منابع انرژی پایان ناپذیری، مانند انرژی خورشید خورشید برخور دارند. و در حال حاضر بهرهبرداری از انرژی خورشید بهسرعت توسعه می بابد.

از این رو، سیر تحول در کشورهای جهان سوم الزاماً به فاجعهای ناگزیر منتهی نخواهد شد. مسائل آنها هر چند فوق العاده پیچیده است، ولی به هر حال قابل حل است. بنابرایی حل این مشکلات مشروط به یاری کشورهای صنعتی (به اصطلاح شمال) است. این کمکها از یک سو باید در راستای تأمین منابع مالی مورد نیاز این کشورها باشد (در اینجا منظور از کمک مالی کلیهٔ نیازهای مالی و مادی کشورهایی است که واقعاً به جهان سوم و چهارم تعلق دارند و در نتیجه خود رأساً قادر به تأمین آن نیستند) و از سوی دیگر لازم است که برای ارتقای سطح فرهنگی توده های بی شمار این کشورها، و پس از آن انتقال و پیوستن به جمع کشورهای صنعتی این کشورهای جدی و سازمان یافته برداشته شود. هر چند کشورهای تأمین کنندهٔ منابع به طور غیر قابل قیاسی ثرو تمندتر از امروز خواهند شد، تحقق چنین منابع به طور غیر قابل قیاسی ثرو تمندتر از امروز خواهند شد، تحقق چنین

رونىدى از یک سبو مقاومت تأمین كنندگان بالقوهٔ این مىنابع مالى را برمی انگیزد؛ ضمن این که از سوی دیگر دریافت کنندگان بالقوهٔ این منابع مالی مطمئناً به نظار تی که از سوی این کشورها اعمال خواهد شد اعتراض خواهند کرد. کشورهای دریافتکنندهٔ کمکهای مالی این نارت را در حکم اعمال نظام حمایتی و نواستعمارگری و مثل آن قبلمداد خواهند کرد، هرچند بدون چنین نظارتی، تحقق و اجرای مجموعهٔ این برنامه ها ــهمانگونه که تجربه نشان می دهد\_ پیشاپیش محکوم به شکست است. از کمکهای مادی شروع کنیم. تأمین مالی زیربنای اقتصادی برنامهٔ «جهان سوم را نجات دهیم»، نه به میلیار دها، بلکه به بیلیونها دلار هزینه نیاز دارد. مسئلهٔ عمده تأمین پول نیست ـ این پول را نباید به هیچوجه در اختیار کشورهایی قرار داد که با دریافت میلیاردها دلار کمک مالی در سالهای اخیر به هیچ نتیجهٔ مثبت اقتصادی نرسیدهاند ... موضوع اصلی تأمین ابزار و وسایلی است که برای ساختن زیرساخت اقتصادی جدید در کشورهای جهان سوم ضرورت دارد و باید در اختیار آنها قرار گیرد. این ابزار و وسایل در جوامعی که به تولید خودکار رسیدهاند به وفور وجود دارد، ولی آنها این ابزارها را به کشورهای نیازمند هدیه نمیکنند، بلکه بــه آنها می فروشند. بنابراین این سؤال مطرح می شود که منابع مالی لازم برای خرید این وسایل چگونه باید تأمین شود. درست در این لحظه است که سر و صدای شکاکان بلند می شود من هم جنزو ایس گروه هستم مکه انجام دادن این عملیات به علت نبود و یا کمبود منابع مالی به شکست خواهد انجامید. البته با محاسبهٔ بسیار سادهای می توان نتیجه گرفت که فقط کاهش چند درصد هزینه های تسلیحاتی این مشکل را به طور کلی حل خواهد كرد. ولي مسئله ابنجاست كه فقط افراد سياسي سادهلوح مي توانند باور کنند که مخارج تسلیحات در طی بیست سال تا سی سال آینده ممکن

است تقلیل یابد ـبرعکس بهطور منطقی باید پذیرفت که این مخارج بهطرز وحشت آوری افزایش نیز خواهد یافت و بخش عظیمی از ثروت روزافزون ملل را خواهد بلعيد ـ به هر حال به هيچوجه ناله پرسوز و گداز و شاعرانهای که انسان دوستان و صلح طلبان و امثال آن سر می دهند، افرادی که فوقالعاده نجیب و شریفاند ولی در عین حال کو چکترین کاری از آنان برنمی آید، فایدهای دربر ندارد. من شخصاً به این افراد علاقهمندم، ولی در مورد اینکه سخنانش تأثیری داشته باشد مرددم. من هماکنون طنین اعتراض همسرایان را، در مورد تردیدهایی که در این زمینه ابراز داشتم، به گوش جان می شنوم. ولی در عین حال زمزمهٔ پنهانی هیثت حاکمهٔ آمریکا، با برنامه های جنون آمیزشان در قرن بیست و یکم، از جمله «جنگ ستارگان» را هم می شنوم (دولتهای دیگر آنقدر عاقل هستند که علی رغم ایسنکه در حقیقت جز این نمی اندیشند، ولی در این باره صحبت نمی کنند) و من متأسفانه باید بپذیرم که این زمزمه های پنهانی ضداخلاقی را باید جدی گرفت؛ چراکه ـباکمال تأسف\_ واقعیتهای ریشهداری هستند. درواقع آنچه در سیاست به حساب می آید قدرت است و نه زیباییهای اخلاقی و ر فتاري.

بنابراین انواع محاسباتی که برای هزارمین بار (در کمیسیونهای مختلف) به منظور مشخص کردن فواید اجتماعی تحدید تسلیحات انجام می گیرد، مشکلی را حل نمی کند. مسائل جهان سوم باید به شیوهٔ دیگری حل شود. راه حل این است که منابع درآمد خود ملت به کار گرفته شود. و برای اینکه بتوان تمام سنگینی این وظیفه را به دوش کشید، باید کلیهٔ ملل جهان اول و دوم (یعنی مجموعهٔ کشورهای صنعتی) در این امر شرکت کنند. ولی شکاکان دوباره سؤال خواهند کرد: آیا کشورهای صنعتی به یاری کشورهای جهان سوم خواهند شتافت؟ فراموش نکنیم که کلیهٔ

فراخوانها تاکنون بدون جواب مانده اند. وانگهی و ضعیت سختی است، زیرا همهٔ کشورها مشکلات خاص خود را دارند؛ مشکلاتی که نباشی از بیکاری ساختاری روزافزون است. مشکل بتوان باور کرد که کشورهای صنعتی جهان در برابر نیاز دیگران، بیشتر از گذشته «آمادگی» از خود نشان دهند.

با این حال اگر چنین اتفاقی نیز رخ دهد حمایلم برای یک لحظه هم شده از دریچهای خوش بینانه به امور بنگریم ـ باید براساس توافق کلیهٔ کشورهای صنعتی و مستقل از نظامهای سیاسی آنها انجام پذیرد (در این وضعیت هیچکس و تحت هیچ عنوان حق ندارد مانند پیلاتوس ا دستهایش را بشوید و کنار بنشیند). بنابراین، کلیهٔ مسئولیتهای مربوط باید از سوی تمامی کشورهای صنعتی تقبل و اجرای آن به عهدهٔ یک سازمان بین المللی ویژه واگذار شود (سازمانی همردیف سازمان توسعهٔ صنعتی ملل متحد" یا سیازمان خواروبیار و کشیاورزی ۲. این سیازمان ییا نبهاد بیاید دارای اختیارات کاملی برای نظارت مؤثر بر این هدف باشد. این اختیارات باید شامل برنامه ریزی بین المللی و تدابیری دربارهٔ توزیع وسایل صوردنیاز و همچنین اجرای فوری این برنامه باشد. اینبار دیگر نباید گذاشت که این كمكها در راه ارتشاء سياسي يا براي خريد مثلاً تختخواب طلا براي معشوقهٔ فلان حضرت اشرف صرف شود (امرى كه واقعاً اتفاق افتادهاست). به همین سان نباید کمکهای دریافتی بی هدف و بی معنا برای خرید تسلیحات هزینه شود یا خیلی ساده به علت نبودن تقسیم وظایف و مسئولیتها به هدر رود. بدین تر تیب اگر چنین معجزهای اصولاً اتفاق افتد و

۱. پیلاتوس، حاکم رومی، حضرت عیسی را تحویل یهودیان داد و آنگاه دستهایش را شست.

<sup>2.</sup> UNIDO (= UN industrial Development Org.)

<sup>3.</sup> FAO (= Food and Agriculture, org.)

برای تأمین مخارج آن صندوقی تشکیل شود، نباید این فرصت را از دست داد.

البته موضوع به این سادگیها نیست؛ زیرا همانطور که متذکر شدم \_ مسئله به منابع مادي لازم براي ايجاد زيرساخت محدود نمي شود و بايد از ابتكارات فرهنگی پیچیدهای بهره گرفت. درواقع مسئله این است كه تودهٔ کشورهای جهان سوم باید آمادگی لازم را برای دریافت و به کارگیری تکنولوژی جدید پیداکنند. امروزه کتابهای گمراه کنندهٔ متعددی وجود دارند که از بیسوادی فنی بخش بزرگی از مردم جوامع صنعتی سوءاستفاده کسرده و در آنها ایسن تسصور را به وجود می اورند کسه کافی است «ریزپردازنده ها را به کار اندازیم» تا مسائل جهان سوم را به طور خودکار حل كنيم. در اينجا جهالت و گزافه گويي با هم در رقابت اند و با توجه به تأثیر خلعسلاح کننده و منفی چنین «آثاری» بر افکار عمومی باید این مطالب به صراحت افشاشود. حتى اگر هماكنون فرصتى فرضى پيش آيد تا بر آن اساس بتوان به هریک از افراد کشورهای جهان سوم کامپیوتری هدیه كرد، باز هم مطلقاً تأثيري در وضعيت ايجاد نميكند؛ زيرا مردم به هر حال طرز به کارگیری و استفادهٔ درست از آنها را نمی دانند. راه استفاده از اطلاعات در این کشورها راهی طولانی و پرپیچ و خم است.

مایلم بار دیگر تکرار کنم: اگر چنین معجزهای رخ دهد و منابع مالی لازم تأمین شود، در ایسن صورت باید ندوهٔ سازماندهی ایس برنامه را طراحی کرد. شاید بتوان سرانجام نهاد مناسبی برای فعالیت مورد نظر یافت؛ برای مثال، نهادی که امروزه با نام یونسکو عمل می کند، البته با هیئتی کاملاً جدید. نکتهٔ دیگر این است که چنین کاری طی سالهای طولانی، برای اشتغال میلیونها «معلم سازندگی» فرصتی مغتنم و حتی جذاب ایسجاد می کند که شاید بتوان این افراد را از بین بیکاران ساختاری کشورهای

صنعتی تأمین کرد. شاید این عمل در عین حال به بین المللی شدن فرهنگ به مفهوم تأثیرگذاری متقابل فرهنگی کشورها و جوامع منجر شود؛ امری که امروزه در مقیاس جهانی بسیار از آن فاصله داریم. در ضمن این احتمال نیز وجود دارد که فرایند تأثیر گذاری متقابل فرهنگی بتواند در زمینهٔ ارتباطات و پیوندهای بغرنج و پیچیدهٔ بین المللی و مسائلی که به استقلال ملی کشورها مربوط می شود تأثیر به مراتب عمیق تری از آنچه در موارد بالا اشاره شد بگذارد. ولی در حال حاضر که سرگرم شمردن جوجههایی هستیم که آخر پاییز باید آنها را شمرد، موضوع ارزش آن را ندارد که به تفصیل بدان بپردازیم؛ به ویژه اگر انسان مثل من به تحقق پذیری آن با شک و تردید بنگرد.

حال اگر این تردید بجا باشد، چه اتفاقی خواهد افتاد؟ در این صورت بدون شک جهان سوم با فاجعه روبرو خواهد شد. و از آنجا که مسئله همانگونه که مشهود است ـ بر سر نیمی از جمعیت جهان است، تراژدی ابعاد بی کرانی پیدا می کند. آیا چنین اتفاقی ممکن است رخ دهد؟ بله. آیا انسانهای جهان صنعتی از نظر اخلاقی قدرت تحمل مشاهدهٔ این فاجعه را دارند؟ امروز نیز آنان بدون دغدغهٔ خاطر، هر سال شاهد مسرگومیر میلیونها انسان ـ بهخصوص کودکان ـ از گرسنگی و سوء تغذیه هستند. آیا باید گذاشت فاجعه از این هم فراتر رود؟ مطمئناً اگر وجدانی در کار باشد، نه، ولی ـ متأسفانه ـ کار دیگری برای به تعقل واداشتن افراد بشر وجود ندارد. امیدواریم این تالاشها و فراخوانها بی نتیجه نماند؛ زیرا در غیر اینصورت سرانجام این تراژدی به جاهای بی نتیجه نماند؛ زیرا در غیر اینصورت سرانجام این تراژدی به جاهای بسیار باریک تری می کشد.

و این بود نتیجه گیری ما از بررسی پیامدهای اجتماعی انقلاب صنعتی دوم در جهان سوم که امیدوارم مورد توجه قرار گیرد.

## بخش دوم

فرد در جامعهٔ انفورماتیک

بررسیهای حاضر در مورد پیامدهای انقلاب صنعتی دوم به جنبههای اجتماعی و مسائل و گرایشها و جایگزینهای محتملی برای نوسعه و تحول اشاره داشت که این انقلاب می تواند به همراه داشته باشد و در این چارچوب به فعالیت اعضای جامعهٔ مورد نظر نیز هرچند به طور محدود باشاره ای کردیم. حال مایلیم در این تجزیه و تحلیل دورنمای دیگری را در نظر بگیریم و بدین طریق به برداشت دیگری از واقعیت دیگری را در نظر بگیریم و بدین طریق به برداشت دیگری از واقعیت برسیم. اکنون نقطهٔ عزیمت عبارت است از فردیت انسان و سرنوشت ممکن وی در این دگرگونیهای پرآشوب. این از نکاتی است که واجد اهمیت ویژهای است؛ چراکه این موضوع بی واسطه و نه از طریق قوانین عام اجتماعی و داده های آماری با سرنوشت هر یک از ما ارتباط پیدا می کند.

شاید چنین به نظر آید که جملهٔ «نقطهٔ عزیمت ماعبارت است از فردیت انسان و سرنوشت ممکن وی» دارای مضمونی ساده و متناسب با عقل سلیم است، در صورتی که چنین نیست؛ زیرا اگر انسان با این پیش فرض به قضیه نگاه کند که «فردیت انسان» دارای مضمون روشنی است بدون شک

خود را تسلیم توهمات کرده است. ضمن اینکه چنین نگرشی چیزی جز ساده کردن بی حد و حصر مسئله نیست، چون کافی است لحظهای تأمل کنیم تا به اشتباه مان پی ببریم و یا کافی است به تنوع دیا حتی تعارضات مواضعی که در مکاتب فکری گوناگون در زمینهٔ انسسان شناسی فلسفی و جود دارد اشاره شود تا دریابیم که مسئلهٔ مورد علاقه مان، اشارهٔ کلی و کوتاهی مایلم تصریح کنم تا حدی با لعاب فلسفی در زمینهٔ فردیت انسان داشته باشیم. بدون شک این عمل نیت ما را در زمینهٔ بررسیهای آینده مان روشنتر می کند.

می خواهیم با این ادعا شروع کنیم که یک انسان منفرد همیشه دارای خصلت اجتماعی است؛ یعنی پیوند و ارتباط وی با جامعه، هم از طریق تکوین نظام ارزشها و هنجارهای رفتاری پذیرفته شده به وسیلهٔ او صورت می گیرد و هم از طریق تلقی های او به معنای آمادگی عمل کردن در چارچوب قالبهای مسلط بر اندیشه و ذهنیت وی، و امثال آن، عینیت می یابد. خلاصه اینکه فرد انسان یک فرآوردهٔ تاریخی است. یا به عبارت دیگر، فرد محصول مناسبات اجتماعی است. مارکس این موضوع را بیان کرده است و تئوری وی دربارهٔ فرد انسان به اصیل ترین کشفیات کرده است و تئوری وی دربارهٔ فرد انسان به اصیل ترین کشفیات مارکسیسم تعلق دارد.

امروزه دانش شناخت انسانها تحول یافته و در راستای چشماندازهای کاملاً جدیدی در حرکت است. در چارچوب علم زیست شناسی اجتماعی حتی مضمون فرهنگی زندگی انسانها به سطح پدیده های تکوین تدریجی (اپیژنتیک)، یعنی فرایند تأثیر متقابل «ژن» و محیط پیرامون، تقلیل یافته است. بنابراین نظر، فرد انسان با نوع ارثی اش تعیین می پذیرد. بر این اساس فرد انسان بر حسب کم و کیف ژنهای موجود در ارگانیسم شکل اساس فرد انسان بر حسب کم و کیف ژنهای موجود در ارگانیسم شکل می گیرد؛ بدین معنی که تمامی رشد و تحول تدریجی یک انسان در نهایت

به نحوهٔ رشد و تغییرات تدریجی ژن وابسته است و تبازه در ایس همنگام است که در روند رشد تدریجی مشترک مضمون فرهنگی رفتار انسان به وجود می آید.

با این حال بدون پذیرفتن اینگونه نظریه های افراطی نیز می توان به آسانی به این نتیجه رسید که از دیدگاه علوم جدید انسان در بدو تولد نه تنها به مثابه لوح سفید (tabula rasa) نیست به میزی که محور تئوری لاک بود بلکه برعکس به منزلهٔ صفحه ای رقم خورده است. بدین معنی هر انسان حامل تجارب «زنتیکی» است که نوع بشر در طی تکامل خود کسب کرده است و این تجارب خصوصیات مادرزادی فرد را تک میل می کند. امکان تلفیقی هم در چارچوب نظریات کنرادلورنتش وجود دارد. لورنتش دربارهٔ مقولهٔ مفاهیم پیشینی (a priori) کانت که براساس آن، داده هایی مستقل از تجارب فرد در انسان وجود دارد توضیح می دهد که هرچند این داده ها در روند تکامل فرد دارای خصلت پیشینی است، ولی در تکامل نوع انسان یعنی در یک دورنمای تکامل نوع (فیلوژنتیک)، در تکامل نوع انسان یعنی در یک دورنمای تکامل نوع (فیلوژنتیک)، چیزی جز نتیجهٔ تجربیات تاریخی نوع بشر نیست؛ بدین معنی که این داده ها به صورت پسینی (a posteriori) از تجارب گذشته وجود دارند.

به هر روی، علی رغم این نظریات و صحت و سقم آنها، تثوریهایی که فرد را تحت تأثیر پرسونالیسم مذهبی یا اگزیستانسیالیسم دنیوی، متشکل از مجموعهای از خواستهای ارادی و تصمیم گیریهای آزادانه در نظر می گیرند، دیگر با توجه به شناخت و دانش امروزی ما از محدودیت چندگانهٔ انسان نمی توانند پابرجا بمانند. کسانی که مطلق بودن «استقلال» هستی فرد را نفی می کنند، نه تنها مورد تأیید نظریه کد ژنتیک در زیست شناسی مولکولی اند، بلکه از حمایت علم جدید فلسفهٔ زبان و زبانشناسی اجتماعی و تفاهم این دو رشته در مورد وابستگی اندیشهٔ فرد به زبانشناسی اجتماعی و تفاهم این دو رشته در مورد وابستگی اندیشهٔ فرد به

نظام زبانی موجود در جامعه هم برخوردارند. از جانب دیگر، روانشناسی اجتماعی جدید، به ویژه تئوری مبتنی بر عملکرد چندگانه، در مورد نقش قالبهای ذهنی در اندیشه و کردار انسان، وجود خصلت تکامل نوعی (فیلوژنتیکی) را در بررسیهای ما در زمینهٔ فرد انسان نشان می دهد. به هر حال، اینها فقط نمونه هایی بود از نظریه های جدید در موضوع مورد علاقهٔ ما.

این نگاه کوتاه به قلمرو فلسفهٔ انسان ضرورت داشت تا تأکید شود کسانی که با پیشفرض روشن بودن مفهوم «فرد انسان»، در این زمینه به بررسی و تفحص می پردازند، دچار اشتباه اند. برخلاف تصور، این مفهوم دارای معانی بسیار است. مضمون این مفهوم، که بین نظریهٔ شخص باوری (پرسونالیسم) و اگزیستانسیالیسم از یک سو و نظریهٔ اجتماعی بودن فرد از سوی دیگر در نوسان است، نه تنها به اختلاف نظرها میدان می دهد، بلکه در عین حال زمینهٔ گسترده ای برای برخوردهای اصولی بسیار ژرفتر نیز ایجاد می کند.

هرکسی که دربارهٔ فرد انسان صحبت میکند نظریاتش \_آگاهانه یسا ناآگاهانه \_ بر اصول فلسفهٔ معینی در مورد انسان متکی است، حتی اگر وی تضمین کند که فقط پیش فرضهای ملموس و تجربی را راهنمای خود قرار داده است. از این رو هنگامی که دربارهٔ این مسئله صحبت میکنیم، مهم این است که از همان آغاز دربارهٔ چگونگی برداشت از فرد انسان، که این همه خصوصیت او مورد بحث است، آگاهی هایی داشته باشیم.

به همین معنی تأکید میکنم هنگامی که در ادامهٔ این بحث از فرد انسان و سرنوشت وی در چارچوب انقلاب صنعتی معاصر صحبت میکنم، منظور فرد اجتماعی است. پس آن فرد بیولوژیکی که در کلیهٔ بررسیها و تفحصات دربارهٔ انسان و جامعهٔ انسانی باید مبنای کار ما قرار گیرد، فردی

است که هرچند مانند هر انسان دارای مختصات و ویژگیهای فردی خود است و به این معنی در بین کلیهٔ افراد شبیه خود و در ضمن متفاوت از خود «ممتاز» است، اما در عین حال، سرنوشت مشترکی با طبقهٔ معینی از افراد، آن نه تنها از نظر زیست شناسی بلکه همچنین به معنای تاریخی اجتماعی دارد.

بنابراین، جدای از این وجوه مشترک بین افراد، هر فرد از رهگذر آموزش و پرورش و تربیت اجتماعی است که تبدیل به چیزی می شود که هست؛ يعنى در اثر زبان، از طريق نيظام ارزشي منتقل شده به وى و هنجارهای رفتاری مرتبط با آن، از رهگذر انتقال اجتماعی قالبهای ذهنی که تأثیر فوقالعادهای در اندیشه و کردار انسان میگذارد، و از طریق کسب خصلت اجتماعی معین که عملکرد شبه غریزی انسان را در موقعیتهایی که مستلزم اتخاذ تصميمگيري سريع است ممكن ميسازد و غيره. كليه اين عوامل باعث می شود که فرد همیشه تا حدی مجموعهٔ مناسبات اجتماعی بهمعنای آفریدهٔ این مناسبات باشد. با این حال، فرد نه تنها به دلیل رونند تكامل خود، بلكه همچنين به اين معنى كه تمام هستىاش در چارچوب تقسیم کار اجتماعی نقش میپذیرد (چارچوبی که جای فرد را در کلیت بزرگتری مشخص میکند ساز جامعهٔ بدوی گرفته تما تکامل یافته ترین جوامع یعنی جامعهٔ انفورماتیک)، فردی اجتماعی است. سرانجام فرد به این معنی اجتماعی است این فقط پیامد اندیشهای است که هماکنون مورد بحث ما بود ــ که هدف فعالیت وی و معنای زندگی مرتبط با فعالیت وی در محدودهٔ اجتماع تعین می یابد؛ موضوعی که در آینده از آن صحبت خواهيم كرد.

حال برای ما این سؤال مطرح است: فردی راکه ایسن چنین توصیف و درک میکنیم، یعنی فردی که مشروط و وابسته به اجتماع ولی در عین حال

در هستی فردیاش نامکرر است، در چارچوب تغییراتی که انقلاب صنعتی معاصر به ارمغان می آورد، دچار چه سرنوشتی می شود؟

کوشش میکنیم که به این سؤال پاسخ دهیم و در این زمینه به سه راهحل ممکن و محتمل در سطح زندگی فردی اشاره خواهیم کرد. این راهحلها عبارتند از:

> الف) فردیت؛ ب) معنای زندگی؛ ج) سبک زندگی.

## فرد و جامعه

در حال حاضر پیوند فرد با جامعه دست کم از نظر تئوریک د میان دو قطب در نوسان است: فردگرایی و تو تالیتاریسم.

فردگرایی در شکل آرمانی اش هستی فردی کاملاً نامحدودی را تبیین می کند و براساس آن عملکرد فردی ناشی از تصمیمهای مطلقاً آزادانه ای است که فقط سیادت خود را مد نظر قرار می دهد. به سادگی می توان ثابت کرد که این نظر و برداشت تخیلی، که متعلق به طرز تفکر آنارشیستی افراطی است، نمی تواند تحقق یابد. طرز تفکر «رابینسونی» ناشی از دهنیت بیمارگونه است؛ چرا که انسان امروزی نمی تواند خارج از چارچوب جامعه زندگی کند و به این دلیل باید ضوابط و نظم معینی را بپذیرد. این تخیل توهم آمیز در نخستین برخورد با واقعیت رنگ می بازد. اما این موضوع موجب نفی فردگرایی متعادلی که در محدودهٔ فرهنگ یونانی – رومی، به ویژه از دورهٔ رنسانس به بعد به وجود آمد نمی شود. اینچنین فردگرایی، خود را موظف به بریدن از کلیهٔ ارتباطات اجتماعی اینچنین فردگرایی، خود را موظف به بریدن از کلیهٔ ارتباطات اجتماعی نمی کند حجیزی که امکان پذیر هم نیست – ولی می کوشد تا «فیضای نمی کند که در آن محدودیتهای اجتماعی و دخالت

در زندگی خصوصی به حداقل کاهش پابد. به هر حال کیفیت این حداقل به شكل تاريخي هرجامعه معين وهنجارهاي مسلط برزندكي مشترك انسانها بستگی دارد. به عبارت دیگر، این حداقل دخالت بستگی به نیازهای افراد دارد که خود مولود شرایط تاریخی و اجتماعی آنان است. حال اگر ما اروپاییان بخواهیم دامنهٔ نیازهای ویئرهٔ خودمان را به فرهنگهای دیگر منتقل كنيم، قطعاً مبتلا به اروپا مدارى شدهايم. البته بهراحتى مى توان انتقال نیازهای فرهنگی خود را به دیگران امری بدیهی تلقی کرد، ولی هنگام انتقال نیازهای فرهنگی خود به دیگران و رویارویی با واقعیتهای عینی، متوجه خطای خود می شویم؛ چراکه نیازهای ما، بهخصوص نیازهای ما در زمینهٔ آزادی شخصی و «فضای مأنوس»، همیشه هم مورد حمایت نمایندگان فرهنگهای دیگر قرار نمی گیرد. اگر این موضوع را با آرامش مورد بررسی قرار دهیم، پی می بریم که این واکنش به دلیل متفاوت بودن فرهنگ آنان است، و از اینرو علتی هم برای تحقیر فرهنگ غیرخودی وجود ندارد. من در برخورد با فرهنگ چین ایس موضوع را به نحو محسوس و ملموسي احساس كردم و با توجه به سطح فرهنگ بالا و غنی این مردم و ارزشهای آن آموختم که در داوری باید کمی محتاط بود. تو تالیتاریسم به مثابه قطب دوم ضدین «فر دگرایی ـ تو تالیتاریسم» ــدر افراطی ترین شکل آن به معنای تبعیت و سرسیر دگی کیامل فرد ساز جمله در مسائل فكرى ـ از جامعه است. متأسفانه نمونه هايي در اين زمينه وجود دارد که نشان می دهد که این شکل افراطی به واقعیت اجتماعی تبدیل میشود؛ چیزی که برای تمام انسانهایی که نیاز به آزادی شخصی را در كليه جهات، از جمله آزادي انديشه، نيازي واقعى ميشمرند، فاجعهاي غمانگيز است.

با این حال، موضوعی که برای ما جالب و مهم است نه قضاوت دربارهٔ

گذشته هرچند تجارب گذشته امکان نوع شناسی اپدیده را فراهم می کند بلکه نحوه تحول این مقوله در آینده نزدیک است. حال سؤال این است: این تحول چه تأثیری بر سرنوشت انسان خواهد گذاشت؟ آیا این تحول گرایش به فردگرایی معتدل را یاری می دهد (شکل افراطی آن را به منزلهٔ تخیلی بیمارگونه به شمار آوریم)، یا به شکل معینی از تو تالیتاریسم می انجامد؟ این مسئلهٔ بسیار مهمی است؛ زیرا به سرنوشت انسان مربوط می شود. انسان نه در هیئت مجرد و به منزلهٔ مرکز ثقل جهان، بلکه در اشکال وجودی مشخصاش؛ یعنی به مثابه فرد زنده و واقعی. در واقع هر نوع توصیهای برای مقابله با این خطر به نحوهٔ پاسخ به این سؤال بستگی دارد. در این مورد نیز، همانند بررسی و تجزیه و تحلیل گرایش تحول جامعهٔ آینده در وضعیت بسیار پیچیده ای قرار داریم؛ به طوری که دادن هر نوع پاسخ مشخصی را منتفی می کند و فقط راه حلهای جایگزین را می توانیم پیش بینی کنیم. وانگهی مسائل مربوط به فرد انسان، با توجه به کشرت

به هر حال برای بررسی این موضوع باید از همان آغاز به این سؤال پاسخ روشنی داده باشیم که ارزشهای مورد قبول ما در این زمینه کداماند. بدون شک هم فردگرایی و هم تو تالیتاریسم هواخواهانی دارند و ارزشگذاریها هم نسبی اند و همیشه نیز بانظام ارزشی پذیرفته شده ارتباط دارند. ما موضع فردگرایی تعدیل شده را ترجیح می دهیم و مایلیم در بررسیهای آینده مان این مقوله را به عنوان ارزش مُرجّح بپذیریم.

متغیرها و تنوع موضوعات مورد بررسی، از آنچه گفتیم نیز بـغرنجتر و

پیچیده تر است.

همانگونه که گفتیم، نمی خواهیم در اینجا بهنحوی غایی و قطعی به

Typologie.

داوری بنشینیم، بلکه مایلیم فقط عناصر این موقعیت را مورد تجزیه و تحلیل قرار دهیم و بهطور نظری راه حلهای جایگزین ممکن را بررسی کنیم. از آنجا که برای فردگرایی تعدیل شده در چارچوب مسائلی که در اینجا طرح کردیم در رجحان قائلیم، باید بیش از هر چیز بیندیشیم که در وضعیت اجتماعی مرحلهٔ انقلاب صنعتی دوم چه عناصری موجبات تسریع و چه عناصری موجبات کندی یا وقفهٔ آن را فراهم می کند.

مـتأسفانه مـا در ایـنجا فـقط کشورهای صنعتی (سرمایهداری و سوسیالیستی) را مورد توجه قرار میدهیم؛ چرا که کشورهای جهان سوم، بهدلایلی که در بالا به آنها اشاره شد، مشکل خاص و پیچیدهٔ خود را دارند. فرایند انقلاب صنعتی دوم در کشورهای صنعتی علیرغم ایجاد بیکاری ساختاری ـ تغییرات مادی چندی ایجاد خواهد کرد که منجر به تقویت فردگرایی تعدیل یافته خواهد شد.

اول اینکه ثروتمندشدن سریع این جوامع، در پی به کمال رسیدن تولید باکمک ابزارهای خودکار، در راستای فردگرایی متعادل عمل می کند. ایس واقعیت که همین روند به افزایش بیکاری ساختاری می انجامد، تغییری در صحت این نظر ایجاد نمی کند. جامعهٔ آینده ثروتمند خواهد بود و ناچار با مشکل از بین رفتن کار به معنای سنتی روبرو خواهد شد. وجود ثروت حل این مسئله را در این جوامع، دست کم در زمینه های مادی، آسانتر خواهد کرد. سطح زندگی بالای اعضای این جوامع و عدم وابستگی مالی آنها در مقایسه با شرایط کنونی ما، حتی اگر انسانها امکانی برای کار درآمدساز نداشته باشند (از جنبه های پیچیدهٔ دیگر این مسئله هنگامی صحبت نداشته باشند (از جنبه های پیچیدهٔ دیگر این مسئله هنگامی صحبت خواهیم کرد که به موضوع معنای زندگی انسان در جامعهٔ انفورماتیک بپردازیم)، محرکهای جدیدی برای شکوفایی جنبهٔ فردگرایی می آفریند که این خود با حقوق شهروندان ارتباط دارد. اعضای این جامعه به یُمن عدم

وابستگی مالیشان، دست کم در بخشهای معینی از زندگی آزادتر از امروز خواهند بود. در چنین وضعیتی می توانند از آزادی شان، از جمله در قلمرو سیاسی، بهتر از امروز دفاع کنند و مطمئناً نیز چنین خواهند کرد. به هر حال این امکان و جود دارد که دمو کراسی تقویت شود و زندگی افراد بهبود یابد؛ چیزی که ما آن را فردگرایی متعادل نامیدیم.

دوم اینکه انبوه اطلاعاتی (اطلاعات متنوع) که در اختیار افراد جمامعهٔ انفورماتیک قرار خواهد گرفت نیز مطمئناً در همین راستا تأثیر خواهد گذارد. افراد این جامعه به لحاظ در اختیار داشتن اطلاعات روشنتر و احتمالاً برخورداری از فرهنگ جهانی (در این باب باز هم صحبت خواهیم داشت) نقش مؤثری در پیدایش فردگرایی متعادل ایفا میکنند. این فرایند به هیچوجه با قبول تعهد در قبال جامعه منافات ندارد. این روند بیش از هر چیز با کلیهٔ گرایشهای تو تالیتر مجدّانه به مقابله برمی خیزد؛ به ویژه اگر تو تالیتاریسم در جهت یک شکل کردن حیات ذهنی افراد و نابودی استقلال رأی و اصالت آنان عمل کند.

سرانجام، حالت سوم اینکه این روند به یُمن غنا و کثرت اطلاعات موجب می شود که انزوا و بیگانگی انسانها، که ناشی از محدود شدن در چارچوب تنگ حرفه، طبقه و ملیت است، از بین برود. جامعهٔ انفورماتیک از خودگرایشهای متعارضی در این زمینه نشان می دهد: از یک سو بیگانگی انسانها را تشدید می کند و از سوی دیگر غلبه بسر آن را به طور مؤثر امکان پذیر می سازد. به عنوان نمونه، دفتر کار را در آینده در نظر بگیریم. اغلب افراد شاغل در این دفاتر در خانه های خود کار می کنند؛ بدین سان که به کمک کامپیوتر و تلویزیون با یکدیگر ار تباط دارند و اطلاعات ضروری را به دست می آورند. علی رغم امکان ارتباط بسصری از طریق صفحهٔ تلویزیون، این وضعیت انزوای انسانهایی را که بدین نحو کار می کنند

تشدید میکند؛ آن هم در عصری که امکانات ارتباطی با به کار گرفتن تکنیک الیاف نوری و ماهوارههای ارتباطی، مدتهاست که در صدد از میان برداشتن موانعی است که انزوا و بیگانگی را حتی به میان انسانهایی برده است که در مناطق پرت و دورافتاده به سر می برند (همان سان که امروزه در كانادا شاهد آن هستيم). بهطور طبيعي انساني كه در خانه به كار مستند و تحقیقاتی اشتغال دارد و بهسادگی از کلیهٔ منابع لازم بهرهمند است و در عين حال بدون اشكال مي تواند با افراد مورد نياز رابطه برقرار كند، بيشتر احساس رضایت میکند تا در محیطهای پرازدحام کنونی دفترهای بزرگ كاركه در آنها تماس با همكاران عملاً غيرممكن و فقط در رؤيا امكان پذير است؛ چرا که حضور آنها می تواند فقط مخل آرامش باشد. در ضمن باید اضافه کر د انسانهایی که با تکنیک جدید «منزوی» شدهاند، از طریق غنای غيرقابل تصور روابط انساني كه فعلاً دست نيافتني است، اما به مدد منابع اطلاعاتي جديد كه بهزودي بهدست خواهد آمد، مي توانند رضايت خاطری حاصل کنند \_طبیعتاً این یک مسئلهٔ روان شناختی است و فقط در عمل است که پیامدهای آن مشخص و معلوم خواهد شد.

به هر حال می توان گفت که در کلیهٔ این موارد سمثالهای ذکرشده را می توان به عنوان نمونه به شمار آورد سیعنی با از دیاد غنای مادی و اطلاعاتی که انقلاب صنعتی دوم برای انسانها به ارمغان خواهد آورد، موقعیتهایی به وجود می آید که رشد گرایشهای فردگرایانه را، با آن معنای خاصی که ما برای آن قائل شدیم، تشدید خواهد کرد.

طبیعتاً در تحول کنونی خطراتی نیز نهفته است که با مسائل مورد بحث ماار تباط پیدا می کند. ما به این مسائل اشاره کردیم، ولی باید اکنون با توجه به انسان آینده و آسیب پذیری وی از گرایشهای تو تالیتر بار دیگر به آن بپردازیم.

نخست اینکه جامعهٔ انفورماتیک این خطر را دارد که اذهان افراد را به نحو دلخواه و مورد نیاز زیر نفوذ خود بگیرد؛ چرا که مسئولان ذی ربط دربارهٔ افراد اطلاعات به مراتب بیشتری نسبت به آنچه امروزه ممکن است در اختیار خواهند داشت. ما به این مورد در ارتباط با تحلیل از تغییرات قابل پیش بینی در شکل بندی سیاسی جامعه اشاره کردیم. تکامل صنعت کامپیو تر لاجرم به گردآوری داده های متنوعی دربارهٔ مشخصات و کردار افراد برای تغذیهٔ کامپیو ترهای نهادهای مختلف منجر خواهد شد؛ نهادهایی که فرد در طول زندگی اش به نحوی با آنها ارتباط پیدا می کند. این نهادهای عبارتند از بهداشت و بهزیستی و سازمانهای توانبخشی، بازداشتگاهها و زندانها، سازمانهای ورزشی و انواع و اقسام مراکز تفریحی و غیره. درواقع تمام اینها مراکز اطلاعاتی گوناگون و جدا از هم هستند که به شهروندان می پردازند، گرچه همین اواخر کوشش شده است تا روشهایی برای مخفی نگاه داشتن داده ها و عدم دسترسی «اشخاص غیرمسئول» به این داده ها تدوین شود.

حال باید دید «اشخاص مسئول» چه افرادی هستند؟ این به شرایط جامعهای بستگی دارد که انسان در آن به سر می برد. ولی هنگامی شک و تردید ایجاد می شود که اصل مخفی نگاه داشتن داده ها از دسترس نهادهایی رعایت می شود که وظیفهٔ خود را حفظ حقوق شهروندان می شمرند حتی اگر فرض را بر این بگذاریم که رعایت این امر برای رفاه افراد باشد. به هر حال برای جلوگیری از سپردن کلیهٔ داده های مربوط به این یا آن فرد به یک کامپیوتر مادر امکان چندانی و جود ندارد. و بدین سان اگر این یا آن فرد به نحوی دچار لغزش و یا خطا شده باشد، کلیهٔ امکانات برای زیر فشار و ارعاب قراردادن وی مهیاست.

وانگهی اگر براساس اطلاعات گستردهای که در مورد یک فرد وجود

دارد، فرد نامبرده بررسی شود و این بررسی به شناختی بیش از آنچه وی در مورد خود دارد بینجامد، امکان بهمراتب زیادتری برای تأثیرگذاردن بسر وی به وجود می آید. حال اگر در نظر بگیریم که انسان غالباً از شناخت آزاردهنده در مورد خود می گریزد و به یاری انواع و اقسام مکانیسمهای دفاعی از جمله ناهماهنگیهای محتمل در امر شناخت در مقابل ایس وضعیت از خود حمایت می کند، متوجه می شویم که تلاش برای تأثیرگذاری بر فرد صرفاً زاییدهٔ تخیل نیست. انسان غالباً افکار نامطبوع را از خود دور میکند؛ در حالی که یک تحلیل گر، به علت فاصله ای که با فرد مورد بررسی دارد، به خصوص اگر قابلیتهای علمی لازم برای عملکرد خود را در اختیار داشته باشد، دلیلی برای پسزدن این افکار ندارد و در نتيجه دربارهٔ اين فرد به اطلاعاتي دست پيدا مي كندكه خود اين فرد فاقد أن است. به هر حال چنین تحلیلگری به کم و کیف نقاط ضعف ما آشنایی بهتری پیدا خواهد کرد. این موضوع سبب می شود که امکانات غیرقابل تصوری برای تأثیرگذاری ایجاد شود؛ هرچند این تأثیرگذاری با ظرافت تمام هم انجام گیرد و صرفاً برای جلبنظر یا متقاعد کردن فردی نسبت به أهداف معيني باشد.

درواقع به کارگیری تکنیکهایی که به اندیشه سازی و متقاعد کردن و جذب کردن افراد و به دنبال کشیدن تودهٔ مردم با تبلیغات گسترده و ماهرانه منجر می شود (در این باره مراجعه کنید به فصل دربارهٔ تبلیغات کتاب نیرد می، هیتلر) و نیز کاربرد تکنیک ایجاد فلج روانی و ذهنی که اسلحه و ابزار تو تالیتاریسم است. زامیاتین در کتاب به ناحق فراموش شدهاش، ما، که در دههٔ ۱۹۲۰نوشته و الگوی همهٔ آثار علمی - تخیلی بعدی شد؛ آثاری که به

موضوعهای روز می پرداختند (از جمله آثار هاکسیلی و اورول)، شرح می دهد که چگونه مفهوم «منن» منفرد در چارچوب مقاصد نظامهای تو تالیتر، که برای یکشکل کردن زنندگی روانی و ذهنی انسانها تبلاش می کنند، استحاله یافته و به «ما»ی مشترک تبدیل می شود. این استحاله بدین صورت انجام می گیرد: دراثر مقاومتهای ناشی از خواستهای فردگرایانهٔ افراد دولت ـ شهری که حوادث رمان در آن اتفاق می افتد، دانشمندان این دولت سشهر فرضي توصيه مي كنند كه مراكز خيال آفرين موجود در مغزها را، که خود این دانشمندان کشف کردهاند، بردارنید. این عمل هم با جراحیهای موفقیت آمیز انجام میشود. روز بعد افراد جراحی شده را میبینیم که در صفوف منظم رژه میروند و تنها و جه تمایز آنها شماره هایی است که به سینه هایشان نصب شده است. در حال حاضر جراحی مغز انسان برای نابود کردن اندیشه های فردی، ضرورت خود را از دست داده است و امری زاید به شمار می آید. باید گفت تو تالیتاریسم هماکنون نیز ابزار تأثیر گذاری و دست کاری اذهان افراد را مبهجر فشار و شکنجههای جسمی ـ مورد استفاده قرار میدهد و برای تضمین توفیق ایس هدف، اطلاعات مى تواند نقش خدمتكار را بازى كند. من در اينجا لازم مى بينم این خطر راگوشزد کنم.

دوم اینکه به کمک کاربرد انفورماتیک می توان همین تأثیرگذاری و دستکاری اذهان افراد را با موفقیت انجام داد. در ایس روش، اطلاعات دربارهٔ انسانها مورد نظر نیست، بلکه هدف «شستشوی مغزی» به کمک کاربرد اطلاعات دلخواه است. به عبارت دیگر، ایس کاربرد با تشکیل شبکهای از اطلاعات به دور انسانها صورت می گیرد. شیوه هایی که برای «شستشوی مغزی» افراد زندانی و اسرای جنگی با هدف «بههم ریختن» ذهن آنان به کار می رود، رسماً اعلام نشده اند؛ این روشها را مخفی نگاه

میدارند و جزو اسرار جنگی میدانند. با این حال آشکار است که در تئوری و عمل د می توان بر شعور و ذهن انسان به صورتِ نامشهود اثر گذارد، از جمله از طریق به کار گرفتن علایمی که با فواصل زمانی بسیار کو تاه فرستاده می شوند و به طور طبیعی برای افراد مورد نظر مشهود و ملموس نیستند. این علایم از طریق نمایش فیلم و یا در خواب به فرد منتقل می شوند.

ولى حتى اگر ما اين امكانات خارق العادهٔ تأثير گذاري و دستكاري را هم مورد توجه قرار ندهیم و تنها به تأثیرگذاریهای عادی بپردازیم باز هم باید تأکیدکنیم که وسایل ارتباط جمعی مانند رادیو، تلویزیون، مطبوعات، فیلم و امثال آن، نقش مهمی دراین زمینه بازی میکنند. وسیایل ارتباط جمعی قادرند با مطرح کردن مداوم مضمون معینی، عقاید عمومی را به دلخواه هدایت کنند. در هر کشوری مشخص است که چه کسی یا نهادی مجاری اطلاعات را در اختیار خود دارد. این فرد یا ارگان نه تنها قادر به هدایت افکار عمومی است، بلکه همچنین می تواند در درازمدت الگوی شخصیتی و خصلت اجتماعی انسانها را شکل دهد. این عمل می تواند بهشکل فوق العاده زیرکانه ای انجام گیرد، به نحوی که مقاصد تبلیغاتی اطلاعات ارائه شده پوشیده بماند. در مقابل ایس نوع روش تأثیرگذاری، انسان، حتى اگر مايل به مقاومت هم باشد عملاً بي دفاع است. روشن است که مسئله برسر ابزار قدرتمندی است که در دستهای نمایندگان جریانها و جنبشهای تو تالیتر قرار دارد. اورول این مضمون را بهطرز جالبی در رمان ۱۹۸۴ تحت عنوان فعالیتهای « وزار تخانهٔ حقیقت» به نمایش درآورده است. هرچند وی این روند تأثیرگذاری را افشا کرده و بیحاصلی آن را نشان می دهد، ولی با وجود این هنوز این مسئله مطرح است که با توجه به تر فندها و امکانات به کارگیری روشهای جدید اطلاعات و عملکر د آنها آیا

وی واقعاً موفق به افشا و عقیم کر دن این روند تأثیر گذاری شده است؟ سوم اینکه افراد در طی مراحل تمحصیلی، بهویژه در دوران جوانی، می توانند تحت تأثیر قرار گیرند. نحوهٔ این تأثیر پذیری در هر حال منوط به برنامهٔ درسی مدارس و محتوای اطلاعاتی است که عرضه میشود؛ هرچند تأثير خانواده مي تواند اين روند را تعديل كند. با اين همه، نبايد فراموش كردكه آموزش در مدارس نهتنها زمينه ساز انتقال اطلاعات و دانش ميشود، بلكه همچنين به نحوي نامحسوس الگوهاي شخصيتي و خصلتهای اجتماعی معینی را، که متناسب با نظام ارزشی خاص مورد قبول جامعه است، به افراد القا میکند. در این زمینه، در کنار مراکس آموزشی، یخش بر نامههای آموزشی خاص از رسانههای گروهی را داریم که دارای اهمیت خاصی است. ضمن ایمنکه ایمن روند در جامعهٔ انفورماتیک، به خصوص در مورد رادیو و تلویزیون، اهمیت به مراتب بیشتری نیز کسب می کند. ما در آینده در این مورد و در ارتباط با مسئلهٔ روند آموزش مستمر بیشتر صحبت خواهیم کرد. بنابراین خطراتی که در چند سطر پیش متذكر شديم، در همين جا نهفته است و مسئلهٔ مهم تعيين كننده و واجد اهمیت این است که رهبری و هدایت وسایل ارتباط جمعی در دست چه کسانی قرار گیرد و فعالیت آنان در چه راستایی جریان بیداکند. موضوع از این لحاظ حائز اهمیت است که پخش این برنامه ها از ماهو اره های ارتباطی به طور وسیعی مستقل از تصمیمات محلی انجام می گیرد؛ زیرا تصمیم را کسانی می گیرند که تکنولوژی ماهواره را در اختیار دارند. همانگونه که اشاره شد، در این وضعیت خطراتی برای فرهنگهای بومی و محلی وجود دارد. همین مطلب را می توان در مورد مسئلهٔ مورد علاقهٔ ما، یعنی کشاکش بین گرایشهای فردگرایانه و توتالیتر، عنوان کرد. اگر نخواهیم به قبلمرو تخيلات وارد شويم، در حال حاضر بيشتر از اين نمي توان مطلبي در اين زمینه گفت. ولی به هر حال ارزش آن را دارد که افکار عمومی را متوجه این خطرات و تهدیدات کنیم.

چهارم، و سرانجام، اینکه هماکنون می توان پدیده های قابل توجهی در سطح جهان در بین جوانان ملاحظه کرد. منظور من، به عنوان نمونه بدیدهای است که به علت شکل غریب خود غالب اوقات زننده، نامتعارف و مهجور به نظر می رسد مثلاً نوع کر داری که مبتنی بر شعار «حرص بورژوآها را درآوریم» است. ولی اگرما از ظاهر بهت آوری که این فرایند در پوشش آن عرضه می شود صرف نظر کنیم (لباس، آرایش مو و امثال آن که خصلت عارضی دارد و صرفاً برای تأکید بر بیگانگی و ناخویشتنی این جوانان از جامعه است و اهمیت چندانی ندارد) و علی رغم تعدد و تنوع آن می توان به مخرج مشترکی دست یافت. و آن عبارت است از تلاش برای زندگی به صورت جمعی، جدایی از فردگرایی و تفردطلبی. با تمام اختلافات ظاهري، به نظر من مهمترين جنبه اين فرايند تلاش براي ايجاد «خانوادهٔ بزرگ» است؛ هرچند شکل آن با آنچه در گذشته وجود داشته متفاوت است. یکی از جنبه های روانشناسانهٔ این پدیده عبارت از تجربهٔ مشترک این جوانان از موسیقی جدید پاپ است که غالب اوقات به یک هیستری جمعی میانجامد. هر یک از این موارد به تحلیل روانشناختی و جامعه شناختی عمیق تری نیاز دارد و با آنکه در خیلی از کشور ها مطالعاتی نیز در این زمینه شده است، ولی متأسفانه بسیاری از تحلیلها سطحیاند و به عمق بديده نير داختهاند.

بدون شک یکی از پدیده های بسیار مهمی که به شرایط زندگی انسانهای مدرن نیز مربوط می شود، کوششهایی است که در جهت ایسجاد «خانوادهٔ بزرگ» به عمل می آید که البته الزاماً به جز موارد استثنایی به مسئلهٔ روابط جنسی باز تر و یا طغیان بر ضد قید و بندی که در این زمینه

به وسیلهٔ خانواده های سنتی اعمال می شود برنمی گردد. البته چنین کوششی را در «خانوادهٔ بزرگ» جوامع اولیه نمی توان مشاهده کرد. در «خانوادهٔ بزرگ» جوامع اولیه به مسئلهٔ روابط جنسی با دیدی سنتی نگریسته می شد، ولی در «خانوادهٔ بزرگ» جدید الزاماً چنین نیست (و معمولاً هم چنین نیست). شالودهٔ «خانوادهٔ بزرگ» عمدتاً کوششی برای ایجاد همکاریهایی اجتماعی متنوع و از طریق تسهیل و غنی کردن روند زندگی فردی است. به هر حال این بازگشت (البته به شکلی دیگر؛ چراکه امروزه دیگر «خانواده بزرگ» مبتنی بر خویشاوندی خونی نیست) جالب توجه است.

با توجه به موضوع مورد بحث ما، يعنى برخورد بين گرايشهاى فردگرایانه و توتالیتاریستی، تلاشهایی که جهت تجربهٔ مشترک در زمینهٔ موسیقی مدرن، رقص، ورزش، یا حتی عملکردهای مذهبی میشود، از لحاظ روانشناختی جالب ترند. در مورد عملکردهای مذهبی باید اضافه کردکه در اینجا و آنجا فرقه های مذهبی مختلفی با شکلها و شیوه های مهجور و ماجراجو یانهای به وجود آمدهاند. و ما نمی خواهیم فراموش کنیم كه اين شيوهٔ جذب تودهٔ مردم به خود و يا متشكل كردن أنها بهوسيلهٔ فاشيسم هم مورد استفاده و سوءاستفاده قرار گرفته است. حال سؤال ايمن است که در جامعهٔ انفو رماتیک چه سرنوشتی در انتظار این پدیده است؟ احتمالاً این روند تشدید خواهد شد: علت رفاه مادی در این جامعه است که زمینه ساز رشد این گرایشهاست، ضمن اینکه احساس روزافزون تنهایی و ناکامی در بین جوانانی که در اثر ساختار جامعه بیکار شدهاند نیز در این راستا عمل میکند، حتی اگر انواع اشتغالات جانشین نیز به جای کار سنتی ایجاد شود \_ چیزی که حتماً لازم است (باز هم به ایس موضوع برمی گردیم). این جوانان الزاماً بهشیوهٔ جدیدی به دنبال مابه ازایی در قبال وابستگی اجتماعی از دست رفته خواهند رفت. علت این است که پدیدهٔ

دلهره آور تنهایی و از خود بیگانگی که هماکنون مشخصهٔ به اصطلاح الاجامعهٔ انبوه است و در آن فرد خود را بین انبوه تنهایی که وی را دربر گرفته اندگمشده و تنها حس می کند، به احتمال زیاد افزایش خواهد یافت. از نظر روانشناختی قابل درک است که افرادی به خصوص جوانان که دچار این تنهایی و بیگانگی می شوند، فیلاح و رستگاری خود را در مشارکت در «محافل دربسته» و «محافل دوستانه» جستجو کنند. این طیف عظیم شامل زندگی کاملاً مثبت و بی آزار «خانوادهٔ بزرگ»، هیستری موسیقی پاپ، شرکت انبوه و جنجال برانگیز در مسابقات ورزشی و سرانجام عضویت در «محافل دربسته» جوانان اوباش و مخل جامعه و یا محافل شبه نظامی، که آگاهانه برای قاپیدن این جوانان سازمان یافته اند، می شود. در اینجا نیز مایلیم این خطر فراگیر را متذکر شویم؛ خطری که می شود. در اینجا نیز مایلیم این خطر فراگیر را متذکر شویم؛ خطری که به بون شک واقعی است.

با جمع بندی این بررسیها، به این نتیجه می رسیم که ما با مسائل و سؤالات متعدد و جایگزینهای بسیاری روبرو هستیم. البته در این قلمرو گسترده جز این هم نمی تواند باشد، چراکه ما با پیش بینی و آینده نگری، هرچند پیش بینی آیندهٔ نسبتاً نزدیک، سروکار داریم. حال باید دید که پس از وقوع محتمل این رخدادها چه پیامدهایی در انتظار ماست. در این زمینه عملکرد آگاهانهٔ انسانهاست که تعیین کننده است؛ عملکردی که می تواند به آینده شکل مشخصی دهد. اگر ما مسائل مورد بررسی را از این زاویه نظاره کنیم، روشن می شود که سؤالات و جایگزینهای مورد بررسی ما دارای اهمیت بسیاری هستند؛ زیرا آنها امکانات و خطرات را نشان می دهند و بدین طریق راستای عملکرد را مشخص می کنند.

در خاتمه باید بر نکته ای تأکید ورزیم. ما مسئلهٔ فرد انسان را تا حدودی مستقل و برخلاف روش تحلیل گذشته مان جدا از مسائل اجتماعی بررسی

میکنیم؛ هرچند با جدا کردن این مضامین دچار اشتباه می شویم و چنین کاری ممکن است کلیهٔ بررسیهای ما را به انحراف بکشاند. روشن است که مسائل فرد و وابستگی وی به جامعه به صورت اندام وار (ارگانیک) با مسائل اجتماعی مر تبط است حمسائل اجتماعی بنیان این رابطه را به وجود می آورند. پیروزی گرایشهای فردگرایانه یا تو تالیتر و موقعیت فرد در جامعهٔ انفورماتیک بستگی به این دارد که مسئلهٔ شکل بندی سیاسی این جوامع چگونه حل شود: در پرتو دموکراسی یا تو تالیتاریسم.

ما قباراً اشاره کردیم که در این رویارویی باید روشن شود که کدام منافع و علایق و کدام نیروهای اجتماعی با یکدیگر به مقابله بر خواهند خاست. از این رو تضادهای فرد انسان متناسب با مبارزه ای بر سبر شکل سیاسی جامعهٔ انفورماتیک انجام می گیرد و در گیریهای مربوط به وضعیت فرد انسان نیز متناسب با آن حل خواهد شد. این نتیجه گیری بسیار بااهمیت است؛ چراکه مبارزه بر سر شکل سیاسی جامعهٔ انفورماتیک بسر عملکرد انسان تأثیر می گذارد و بدین سان موجب تقویت گرایشهای فردگرایانه می شود. با این حال، روشن است که بدون پیوستن به نبرد برای پیروزی نظام سیاسی دموکراتیک در جامعهٔ انفورماتیک نمی توان در جهت حمایت از گرایشهای فردگرایانه گامی به پیش برداشت. شاید این اصل چنان بدیهی به نظر بیاید که نیازی به اراثهٔ دلیل و برهان نداشته باشد، ولی بیا تـوجه به پیامدهای سیاسی محتمل در جامعهٔ انفور ماتیک مبارزه بسرای ایـجاد دموکراسی از اهمیت و یژه ای برخور دار است.



## انسان در جستجوی معنایی برای زندگی

## انسان کاوشگر ' \_ انسان جهانشمول '

ما تاکنون بیکاری ساختاری پدیدار ثانوی خودکار شدن تولید و خدمات را از نظر پیامدهای اقتصادی و سیاسی آن بررسی کردیم. حال مایلیم طبق برنامهٔ کلی این بخش از کتاب پیامد این بیکاری را از دید فرد انسان مورد توجه قرار دهیم. البته معلوم است که پدیدهٔ اقتصادی بیکاری بلافصل به فردی مربوط می شود که کارش را از دست می دهد؛ با این حال این مسئله جنبهٔ دیگری نیز دارد که عمیقاً با سرنوشت انسان عجین شده است و آن چیزی است که ما در مفهوم فلسفی اش معنای زندگی می نامیم.

عبارت «معنای زندگی» طنین فلسفی دارد؛ ولی از آنجا که غالباً فلسفه به مضمونی که این واژگان معرف آن است به شیوهای مهجور برخورد میکند، مقاومت خواننده را برمی انگیزد و این سوءظن را ایجاد میکند که هدف این است که خواننده به بیراهه کشانده شود و در حیطهٔ تفکرات

1. Homo Studiosus

2. Homo Universatis

انتزاعی قرار بگیرد. این تصور اشتباه است و این واقعیت را مد نظر قرار نمی دهد که ما در اینجا با عبارتی سروکار داریم که دارای معانی بسیار و در عین حال مفهوم عملی کاملاً روشنی است و با زندگی روزمرهٔ انسانها پیوند دارد. در اینجا مایلم به همین مطلب اخیر بپردازم.

برای از بین بردن شک و تردید ناباوران و رفع سوءتفاهم از معنایی که بارگرانی از گذشته به دوش می کشد، باید این واقعیت را ذکر کرد که مفهوم معنای زندگی امروزه در روانشناسی جلوهٔ خاصی پیدا کرده است، بهخصوص (معنادرمانی) که بنیانگذار آن روانشناس اتریشی پروفسور و یکتور فرانکل است. بدون اینکه بخواهیم در اینجا به توصیف نحوهٔ کار (معنادرمانی) بیردازیم بخنین کاری خارج از بحث ما و چارچوب این نوشته است ـ مى خواهيم صرفاً به شالودهٔ نظرى آن اشارهاى كنيم. بنيان این نظریه را «خلاً هستی» تشکیل می دهد و مبتنی بر این موضوع است که جستجوی «معنای زندگی» ـ آگاهی یافتن از انگیزه و هدفی که ما براساس آن در زندگی عمل می کنیم ... یک نیاز بشری است. به همین لحاظ از دست دادن این آگاهی (به عبارت دیگر گم کردن معنای زندگی) به ایجاد «خلاً هستی» می انجامد که خصلت بیمارگونه دارد و زمینهٔ انواع بیماریهای روانی را به و جو د می آورد. پزشک باید به بیمار یاری دهد تا وی این معنای از دست رفته را بیابد (معنای زندگی را به کسی نمی توان داد، ولی می توان برای یافتن آن کمک کرد). این مهم وظیفه و کاربرد اصلی لوگو تراپی (معنادرمانی) است.

ما در اینجا چه برداشتی از «معنای زندگی» داریم؟ حدوداً برداشتی شبیه لوگو تراپی که مبتنی بر تئوری «خلأ هستی» است (در اینجا بر شباهت بین نظرهایمان تأکید می ورزم؛ چرا که من هم معتقدم که گم کردن معنای زندگی به پریشانی روانی می انجامد). بنابراین، منظور ما از «معنای زندگی»

آن محتوا و مضمونی است که انگیزهٔ عملکرد انسان را تشکیل میدهد؛
بدین معنی که عملکرد فرد برای خود وی احساس رضایت و خشنودی از
انجام دادن وظایف محوّله به همراه می آورد. همانگونه که ملاحظه
می شود، مفهوم مورد نظر ماکاملاً ساده است و هیچ وجه تشابهی با
نظریه پردازی فلسفی ندارد. با این حال این موضوع به مهمترین مسئله
حیات مربوط می شود و از همین رو نیز روانشناسی مدرن به این امر
می پردازد. معنای زندگی هنگامی که درونی شود و زیر پوست انسان جای
گیرد برای فرد نقش مثبت و پراهمیتی خواهد داشت؛ چراکه این معنای
نشسته بر جان در مورد وضعیت روانی یک فرد نقش تعیین کننده ای
خواهد داشت.

ولی انقلاب صنعتی فنی معاصر عناصری دربر دارد که به این ارزش آسیب وارد میکند، که این خود متعاقباً می تواند سلامت روانی انسانها را خدشه دار کند. از این رو این مسئله مستلزم تجزیه و تحلیل همه جانبه ای است.

بدون شک این پدیدهٔ هولانگیز با تحول ماهوی این انقلاب، یعنی بیکاری ناشی از اتوماتیزه و روباتیزه شدن تولید و خدمات در ارتباط است. به عبارت دیگر، این انقلاب در روند تکامل خود به طور روزافزون تعداد بیشتری از کارگران را از فرایند کار خارج میکند، و این چیزی است که ما سفتگام بررسی جنبه های اجتماعی این انقلاب از آن صحبت کر ده ایم. اثر این فرایند بر افراد به این صورت است که هر روزه انسانهای بیشتری کار برای کسب درآمد (یعنی کار به معنای سنتی) را مستمراً از دست می دهند و روشن است که این رخداد به علت اختلال گذرا در بازار کار نبوده، بلکه به دلیل جایگزین شدن خودکارها و روباتها، در خیلی از نمینه ها به جای کار انسانی و از این رو زاید شدن کار سنتی انسان است.

حال با فرض اینکه کسانی که از مدار کار «آزاد» شده اند بتوانند مایحتاج خود را از جامعه دریافت کنند سدر این زمینه نیز صحبت کردیم سمی توان این پدیده را مثبت ارزشیابی کرد؛ چرا که به معنای رهایی انسان از لعن و نفرین یهوه است که انسان را محکوم کرده بود تا نان خود را با کلیمین و عرق جبین به دست آورد و بخورد. ولی این سکه طرف دیگری هم دارد که از دست می دهد، در عین حال مهمترین و در واقع تمامی معنای زندگی خود را نیز از دست می دهد.

اگر انسان زیر فشار قالبهای ذهنی قرار گیرد، «معنای زندگی» دارای مضمونی اسرارآمیز و یا حتی عرفانی می شود و در این صورت است که نظر فوق مبنی بر اینکه کار گسترده ترین و عام ترین معنای زندگی را به وجود مي آورد، عوامانه و بدون ارزش خواهد بود. با اين حال به اين نكتهُ مهم باید توجه داشت که کار حتی اگر بی فایده و وقت کشی صرف هم باشد، انگیزهٔ اساسی کردار انسان را در جامعهٔ کنونی، البته اگر تودهٔ وسیع مردم را مد نظر قرار دهیم، تشکیل می دهد. در اینجا موضوع فقط تحرک و فعالیتی که منجر به تأمین مایحتاج مادی، آن هم با در نظر گرفتن طیف وسیع نیازهای شهروندان جوامع مدرن صنعتی میشود، نیست، بلکه اضافه بر آن ــالبته ترتیب ذکر مطالب از اهمیت آن نمیکاهد\_مسئله بر سر تثبیت موقعیت اجتماعی خاصی است که در اثر کیفیت کار اجتماعی پدید می آید. به عبارت دیگر، مسئله بر سر آن نقشی است که فرد در جامعه ایفا میکند؛ بهویژه در مورد جوانان نباید فراموش کرد که آنان حتی اگر بدون انجامدادن کاری موفق به تحصیل درآمدهای مکفی از بودجهٔ جامعه شوند و بتوانند نیازهای مادی خود را نیز تأمین کنند، باز هم ارضا نمی شوند. امروزه کار برای این جوانان نشانهٔ استقلال و از نظر اجتماعی قبول ارزش کامل آنان و همچنین راهی برای پیشرفت اجتماعی (یعنی رسیدن به یک موقعیت مناسب) است. اگر این انگیزه ها وجود نداشته باشد، رغبت و انگیزه برای آموختن نیز از بین می رود و «خلا هستی» و همزمان با آن ناامیدی و دلمردگی د نیز به درون زندگی می خزد. یکی از تأثیرات چنین حالتی بی توجهی به مسائلی است که در جامعه در حال تکوین است.

من معتقدم که تاکنون تحقیقات عملی ونظری جدی در مورد مسئلهٔ بي حو صلكي و دلمر دكي، به منزلة سرچشمة امراض اجتماعي، به ويژه در میان جوانان، انجام نشده است. دلایل عملی فراوانی وجو د دارد که نشانگر آن است که توانایی و قابلیت مربیان اجتماعی برای ایجاد شوق و رغبت در جوانان کمک بسیار مؤثری است و می تواند موجب رها شدن آنان از سیطرهٔ امراض اجتماعی شود. ولی از سوی دیگر با دارا بودن تجارب فراوان سیاسی در این زمینه باید بر این نکته تأکید ورزم که چنین «خلأیی» می تواند از جانب گروههای توتالیتر مورد سوء استفاده قبرار کیرد و در جهت جذب جوانان به کار گرفته شود. این گروهها با شیوهٔ ارضای جوانان از طریق لفاظیهای بی محتوا و شعارهای پر طمطراق و دهن پرکن (بهویژه هنگامی که بر احساس ناسیونالیستی و احساسات خصمانه نسبت به «دشمن» دست میگذارند) به خوبی آشنا هستند. اینها در عین حال احساس همبستگی و شور و شیفتگی برای رژه در «صفوف متشکل» را به جوانان منتقل می کنند. بنابراین از دست دادن کار برای جوانان به معنای فقدان دردآور لامعنای زندگی» است. اگر از دست دادن کار یا گم کردن معنای زندگی از راههای مناسب دیگری جایگزین نشود، امکان این خطر وجود دارد که جوانان دچار امراض اجتماعی شوند، همانگونه که هماکنون نین این پدیده در خیلی از کشورها به شکل اعتیاد به مواد مخدر، الکلیسم، خلافکاری و جنایت در بین جوانان بهچشم میخورد. تازه این آغاز کار

است؛ اثرات کامل این امراض اجتماعی در جوامع پیشرفته و با شیوع بیکاری ساختاری خود را نشان خواهد داد. البته این در صورتی است که تدابیر پیشگیرانه بهموقع اتخاذ نشود.

این تدابیر کدامند؟ قبل از اینکه به این سؤال پاسخ دهم، مایلم خطرات محتمل آینده را دقیقتر مورد توجه قرار دهم. آیا خطر بیکاری وسیع ساختاری واقعاً وجود دارد؟ آیا از هماکنون باید برای مقابله با عوارض محتمل آن به تلاش پرداخت؟

بدون شک پاسخ به نخستین سؤال مثبت است: آری، با تحول جامعهٔ انفورماتیک، پدیدهٔ بیکاری ساختاری ناگزیر افزایش خواهد یافت و پس از چندی به ابعاد فوقالعادهای دست خواهد یافت؛ البته با توجه به اینکه سدستکم در آغاز مرحله به عمدتاً جوانان دچار این بلیّه خواهندگشت. در چنین حالتی جوانان نسبت به افراد مسن تر، که شاغلاند و یا به هرحال مورد حمایت سندیکاها قرار میگیرند، بلادفاعاند. جوانان در هنگام بلوغ، که معمولاً با آغاز کار مستقل همزمان است، در برابر این معضل و بلیّهٔ اجتماعی قرار میگیرند؛ در چنین موقعیتی کلیهٔ طرق سنتی یافتن کار به میکنم که کلیهٔ اشکال کار سنتی و متعارف از بین نخواهد رفت و حتی انواع میکنم که کلیهٔ اشکال کار سنتی و متعارف از بین نخواهد رفت و حتی انواع زیادی از کارها باقی خواهد ماند و بعضی کارها نوعاً افزایش نیز خواهد یافت و چهبسا زمینههای جدیدی نیز برای کار سنتی به وجود آید، ولی به یافت و چهبسا زمینههای جدیدی نیز برای کار سنتی به وجود آید، ولی به هر حال این وضع راهگشای مشکل اجتماعی ناشی از بیکاری وسیع جوانان نیست. مایلم توضیح بیشتری در این مورد بدهم.

نخست اینکه کلیهٔ زمینههای بهاصطلاح کارهای خلاق و بارآور نهتنها باقی خواهد ماند، بلکه در قیاس با حال توسعه خواهد یافت. در این روند دو عامل مؤثر خواهد بـود: یکی اینکه در یک جـامعهٔ غـنی و شروتمند

روآوردن به کارهای خلاق به علت عدم نیاز مادی دست و پاگیر آسانتر است؛ دوم اینکه تقاضا برای متخصصان علمی به شکل فوق العاده وسیعی افزایش خواهد یافت، البته این در صورتی است که علم به مهمترین ابزار تولید تبدیل شود.

مورد دوم شغلهایی است که با تشکیلات زندگی اجتماعی ارتباط دارند و خودکارها نمی توانند جایگزین آنها شوند؛ هرچند که از یاری کامپیوتر استفاده خواهد شد و بدین وسیله کارها به صورت کاملتری به اجرا درخواهد آمد. این امر شامل تحقیقات در زمینهٔ نیازمندیها در مورد بهداشت و درمان، آموزش، حمل و نقل، بازرگانی، حمایت از محیط زیست، خدمات بانکی، رستورانها، هتلها و غیره می باشد.

همانگونه که ملاحظه می شود، در اینجا با تقاضایی عظیم و متناسب با آن، تعداد کثیری حرفه های مورد نیاز سروکار داریم و با توجه به ثروتمند شدن جامعه می توان منطقاً پذیرفت که این نوع شغلها از نظر کمّی افزایش خواهند یافت.

سوم اینکه باید بر شبکهای از انواع مختلف حمایتهای اجتماعی تأکید ورزید که امروزه به صورت جنینی (و فقط در کشورهای غنی) وجود دارد و به دست مددکاران اجتماعی انهام میگیرد. ایس مددکاران عمدتاً در خدمت انسانها و گروههایی مانند افراد سالخورده، علیل، مریض، جوانان در سنین رشد و امثال آن قرار میگیرند و آنها را یاری می دهند. از ایس رو باید بپذیریم که زمینهٔ این نوع فعالیتها به سرعت رشد خواهد کرد.

چهارم اینکه شغلهای مربوط به نظارت و سازماندهی تولید و خدمات نیز باقی خواهد ماند؛ هرچند از نظر کمی تعداد این افراد کاهش پیدا خواهد کرد، ولی داشتن این حرفه ها مستلزم دانش تشخصصی بیشتری خواهد بود. در عین حال مشاغل جدیدی نیز در رابطه با توسعهٔ

میکروالکترونیک و کاربرد آن ایجاد خواهد شد.

پسنجم اینکه، به علت افزایش انفجار آمیز وقت آزاد افراد، تعداد متخصصانی که به این موضوع و چگونگی گذران این اوقات می پردازند افزایش خواهد یافت؛ از جمله در زمینهٔ ورزش، توریسم و غیره.

و سرانجام ششم، موضوعی که کسماهسمیت تر از سایر صوارد نیست، مسئلهٔ کشاورزی، جنگلبانی، باغداری، دامداری و نظایر آن است که علی رغم کلیهٔ پیشرفتهای اعجابانگیزی که در اثر اتبوماتیزه و روباتیزه شدن در این زمینه ایبجاد شده است (در این زمینه حتی هسماکنون همعجزات» شگفتانگیزی به وجود آمده است، مثلاً ماشینهایی وجود دارد که مزرعه را به طور خودکار مورد بهره برداری قرار می دهد یا به زمین به طور خودکار و به میزان تنظیم شده کود می دهد و غیره) اشتغال نیروی به طور خودکار و به میزان تنظیم شده کود می دهد و غیره) اشتغال نیروی انسانی مانند گذشته مورد نیاز است. ولی این نیاز اصل مطلب را منتفی می کند، چرا که از نظر کمّی، تعداد زیادی نمی توانند در این بخش جذب شوند؛ زیرا باید توجه داشت که در کشورهای فوق صنعتی هم اکتون نیز بیش از ۳٪ جمعیت به کشاورزی نمی پردازند. از این رو همین درصد نیز بیش از ۳٪ جمعیت به کشاورزی نمی پردازند. از این رو همین درصد نیز

همانگونه که ملاحظه می شود، در جامعهٔ انفورماتیک نیز کار و اشتغال به روشی سنتی، علی رغم تمامی روند اتوماتیزه شدن و روباتیزه شدن، همانند گذشته باقی خواهد ماند. ضمن اینکه امکانات جدید کاری نیز اضافه خواهد شد، بنابراین بخش بزرگی از جمعیت، همانند گذشته، کار خواهد داشت و اگر کاهش ساعت کار نیز مد نظر قرار گیرد، تعداد شاغلاین افزایش نیز خواهد یافت. علت تأکید من بر این نکته فقط تلاش برای جلوگیری از انججاد ترس و اضطراب نیست، دلیل دیگر آن پیشگیری از متهم شدن به غلو و بزرگ نمایی و خامت اوضاع است. من این اتهام را از متهم شدن به غلو و بزرگ نمایی و خامت اوضاع است. من این اتهام را از

سوى كساني انتظار مى كشم كه بمه كلية نظرها و تمكرات من حملهور خواهند شدو بدین طریق ممکن است بتوانند تبدابیر پیشگیرانیه برای مبارزه با عوارض مورد بحث را با شكست روبرو سازند. ولي اتخاذ اين تدابیر ضرورت دارند \_اخطار خود را تکرار میکنم \_ هماکنون باید برای پیشگیری مجهز شد؛ زیرا علی رغم این نتیجه گیری که بخش بزرگی از جمعیت، شاید حتی اکثریت آن، در دورنمای زمانی مورد نظر ما، به کار و فعالیت ادامه خو اهند داد، باید کشورهای صنعتی روند فوق را پراهمیت بشمرند (من تكرار مىكنم: كشورهاى جهان سوم داراى وضعيت ويژهاى هستند و فرایندها و رخدادهای فوق در این کشورها اسعادی فاجعه آمیز خواهند یافت و از این رو آنها را باید به صورت جداگانه ای مورد بررسی قرار داد؛ چراکه احتمالاً بیکاری ساختاری، دهها و شاید صدها میلیون انسان را دربر گیرد). و همهٔ اینها برای به فکر واداشتن بشر است! به هر حال با توجه به توضیحات تسکین دهندهٔ نسبی فوق باید بار دیگر یادآور شد که اتوماتیزه و روباتیزه شدن ناگزیر میلیونها افراد شاغل را در بخش تولید و توزیع با واقعیت وجودی خود (حتی در برخی زمینه های فکری) روبرو خو اهد کرد.

پس، مسئله هم واقعی و هم جدی است و اگر به موقع برای حل این معضل اقدام نشود، این فرایند ممکن است به مشکل اجتماعی فراگیر و خطرناکی مبدل شود. ولی آیا واقعاً و خامت وضع در این حد است؟ ما این سؤال فرضی را، به علت طبیعت نگرش مخالفانمان در مورد لزوم اتخاذ تدابیر ضروری، مطرح می کنیم. در این زمینه دو گروه و جود دارد که هر یک، بنا به دلایلی، هوادار سیاست داین نیز بگذرد، هستند.

دستهٔ اول بر این واقعیت تأکید می ورزد که هر تغییر چشم گیر در تکنولوژی تولید با اختلالات معینی در زمینهٔ عملکرد مکانیسمهای

اجتماعی همراه بوده است، ولی عملکرد مکانیسم نامبرده خودبهخود در طول زمان تعدیل یافته است. به نظر این دسته در پی نخستین انقلاب صنعتی چنین بوده و در انقلاب دوم نیز چنین خواهد بود، ضمن اینکه کلیهٔ مداخلاتی که با هدف تنظیم این مکانیسم انجام گرفته است، فقط وضعیت را پیچیده تر کرده است.

این استدلال دربردارندهٔ یک اشتباه مضاعف است. نخست اینکه خسارت اجتماعی چنین تحول «خودانگیخته» مورد توجه قرار نمی گیرد. مکانیزه شدن تولید در طی انقلاب اول، به ویژه در صنایع نساجی، موجب قربانی شدن میلیونها انسان به علت از بین رفتن مشاغل سنتی شان در اثر رقابت گردید (هند، شورش بافندگان سلزی و امثال آن). حال با توجه به ابعاد انقلاب دوم اگر به همانگونه، یعنی بدون هرگونه احساس مسئولیت اجتماعی، فقط نظاره گر این فرایند باشیم چه بهایی باید پرداخت؟ آیا جوامع مربوط قادر به تحمل این خسارتها خواهند بود؟ دوم اینکه به هیچ وجه معلوم نیست که یک چنین عملکردی حصرفنظر از هزینهٔ آن به صرف اینکه در گذشته با موفقیت همراه بوده است، امروز نیز در شرایط کاملاً تغییریافته متضمن مقصود باشد. این نحوهٔ تفکر مبتنی بر نتیجه گیری ظیرمستقیم است.

هواداران دستهٔ دوم به تسجربهٔ اقسوام بسهاصطلاح بسدوی و، بسه عبارت دیگر،این واقعیت اشاره دارند که مثلاً نمایندگان آریستوکراسی در اعصار گذشته بدون کار و اشتغال خاصی می توانستند به بهترین وجسهی زندگی کنند و حتی به افراد زحمتکش با دیدهٔ حقارت می نگریستند.

هر دو نحوهٔ استدلال را نمي توان قبابل قبول شمرد. خوش گذراني

<sup>1.</sup> Der Schlesische Weber.

بی هدف نمایندگان و اشراف به اصطلاح اقوام بدوی، نوعی وقفه سسبیه وقت آزاد ما در اشتغال عادی شان بوده است (شکار، جنگ و غیره) که مضمون زندگیشان را تشکیل می داده است. مضافاً اینکه فقط به علت ناآشنایی کامل به روانشناسی اجتماعی است که می توان مشروط بودن انسان و نیازهای تاریخی وی (قبلاً در این مورد صحبت شد) و تفاوتهای کیفی نیازهای جوامع مدرن صنعتی را با نیازهای مثلاً نمایندگان قبیله کالاهاری به دست فراموشی سپرد. ضمن اینکه دربارهٔ نحوهٔ زندگی کالاهاری به دست فراموشی سپرد. ضمن اینکه دربارهٔ نحوهٔ زندگی آریستوکراسی اعصار گذشته نباید فراموش کرد که این افراد از نظر فعالیتی که مضمون و معنای زندگیشان را نشکیل می داد خیلی پرمشغله بودند (وظایف جنگی و مسئولیتهای درباری و کشوری و غیره). کاملاً مشهود است که تسری چنین الگویی به زندگی انسانهای جوامع مدرن بی معنا و قیاس معالفارق است و می تواند فقط به ضد تاریخگرایی افراطی متکی باشد.

به هر حال از مطالب بالا می توان به این جمع بندی رسید که معنای زندگی انسان درواقع همیشه با نوعی از اشتغال در پیوند است، هر جند مفهوم اشتغال الزاماً همیشه هم با برداشت کنونی ما از کار، یعنی کار مبتنی بر درآمد یا چیزی شبیه آن، انطباق نداشته است. این مسئلهٔ مهمی است؛ به ویژه اگر این سؤال مطرح شود که پس از نابودی کار به معنای سنتی آن، چه چیز و چگونه باید جایگزین معنای از دست رفتهٔ زندگی ما شود؟

پاسخ چنین است: با ایجاد آن نوع اشتغالی که بتواند جایگزین کار به معنای سنتی آن شود. چنین اشتغالی باید بتواند امکان تأمین نیازها و حوایج مادی زندگی را فراهم کند (نیازهایی که محصول تکامل تاریخی ــ

<sup>1.</sup> Kalaheri.

اجتماعی انسان است). این اشتغال باید ضمناً چنان موقعیت اجتماعی ایجاد کند که نیروی محرکه و انگیزهٔ لازم برای ترقی و پیشرفت را نیز در خود داشته باشد.

بنابراین اشتغال مستلزم انجامدادن کار است. در اینجا موضوع فقط بر سر تغییر عنوان یا احیاناً تغییر در نحوهٔ پرداخت دستمزدی که فرد مستحق آن است، نیست. مسئله بر سر چنان نوآوری ماهوی است که بدون آن بیکاری ساختاری وجود نخواهد داشت.

همانگونه که گفته شد، صور مختلفی از کار در جامعهٔ انفورماتیک همانند گذشته باقی خواهد ماند. ما نمونه هایی ذکر کردیم و نتیجه گرفتیم که حبا توجه به کاهش زمان کار اجباری حبخش بزرگی از جمعیت فعال، شاغل خواهد ماند. برخی از زمینه های فعالیتهای خلاق حبه ویژه در حیطهٔ علم و هنر، به معنای وسیع کلمه حاز نظر کمتی گسترش فوق العاده ای خواهد یافت، البته چنین امری مستلزم تأمین درآمد افراد شاغل در ایس بخش ها از جانب دولت است. علاوه بر این، زمینهٔ فعالیتهای اجتماعی گوناگونی که هم اکنون نیز به صورت اولیه و جنینی، آن هم نه در همه جا، وجود دارد (در همان شرایط فوق) متحول و گسترش خواهند یافت (سازمان مددکاران اجتماعی).

با این حال، مسئلهٔ دهها و، در صورت پیشرفت دستگاههای خودکار، شاید صدها میلیون نفری که بدون شغل باقی خواهند ماند، حل نخواهند شد. با محدود شدن قلمرو کار و خدمات مولد، مجرمان و خلافکاران پدید خواهند آمد. و اگر توجه کنیم حمایلم این مورد را یادآوری کنم و بر آن تأکید ورزم — که به ویژه حداقل در آغاز جوانان اند که به انتحراف کشیده خواهند شد. خطرات ناشی از آسیب پذیری اجتماعی در مورد تودهٔ مردم، خواهند شد. خطرات رأساً کلیهٔ نیازهای آنان را تأمین کند، بسیار زیاد خواهد بود.

از این رویافتن اشکال کاملاً جدید اشتغال برای این افراد ضرورت دارد، به نحوی که بتوانند از سوی جامعه پذیرفته شوند و در پی آن همان انگیزهای را در خود بیابند که در گذشته با اشتغال به کار احساس می کرده اند. فقط بدین صورت شاید بتوان شالودهٔ معنای زندگی را در جوامع نوین به وجود آورد.

از نظر اجتماع یکی از اشکال اشتغال عمومی و نافع می تواند آموزش مستمر باشد، به نحوی که دانش اندوزی بتواند \_و این برای جلوگیری از ایجاد هرگونه سوء تفاهم در این زمینه است \_ با فعالیتهای تربیتی آمیخته شود.

این فکر بسیار قدیمی و متعلق به افسلاطون است. وی در جمهوری آریستوکراسی آرمانیاش چنین پیشبینی کرده بود کنه افسراد قشر بالای جامعه، یعنی کسانی که به هدایت امور عمومی می پرداختند، باید تباسن چهل سالگی خود را وقف رسیدن به کمال کنند (سنی که در آن زمان نسبتاً زیاد بود)، یعنی دانش خود را در زمینهٔ کلیه علوم و هنرها قوام و عمق بخشند و سپس به سوی فعالیتهای عملی سیاسی روآورند. مقصود روشن است، به نظر وی فقط مردان مجرب و فرهیخته حق ورود به صحنهٔ سیاست را دارند.

مایلم از این الگو تقلید کنم، ولی شرایط مفروض در آن را تغییر دهم، در اینجا دیگر مسئلهٔ اساسی برگزیدگان نیستند، بلکه عموم شهروندان مد نظر هستند. در اینجا دیگر تبلاش برای تضمین سلطهٔ آریستوکراسی نیست، بلکه مسئله بر سر تثبیت یک جامعهٔ دموکراتیک است و سرانجام اینکه دو این عامل کاملاً جدید است د موضوع بر سر ایبجاد اشتغال آبرومند و هدفمند برای بیکاران ساختاری و عمدتاً برای جوانان است.

حال چگونه باید این هدف را انجام پذیر کرد؟ ما نمی خواهیم بهنحوی

به پاسخگویی بپردازیم که جزئیات را نیز دربر گیرد. در حال حاضر هیچکس قادر به چنین کاری نیست؛ بررسی و ادراک این فرایند بماند به صورتی که متضمن مسائل جزئی نیز باشد، مستلزم تبلاش و کوشش گروههای متخصص، آن هم طی سالیان دراز، است. در عین حال باید اذعان کردکه هیچیک از گروههای متخصص برای دادن باسخ به این مسئله تلاش خاصى نكردهاند، بهويره يونسكو، كه بهمثابه يك نهاد بين المللي و بنابر وظایفش باید به این مهم میپرداخت، به هیچوجه به مسئولیت اش عمل نكرده است. آنچه در اينجا مايلم عنوان كنم فقط طرحي از يك فكر است كه بايد نشان دهنده خصلت واقعى چنين هدفى باشد. چشمانداز ما اين است که تداوم و استمرار تعلیم و تربیت تبدیل به یک وظیفهٔ اجتماعی خواهد شد؛ همانگونه که هماکنون رفتن به مدرسه اجباری است (هرچند مدت زمان تعلیمات اجباری در کشورهای گوناگون متفاوت است)، ولی موضوع اساسی این است که استمرار تعلیم و تربیت باید به عنوان یک وظیفهٔ اجتماعی تلقی شود؛ چراکه مسأله بر سر از میان بردن ـبهویژه در مورد افراد بالغ ـ وضعیت شرم آوری است که در آن فردی \_و این مطلب كماهميتي نيست ـ چيزي از جامعه دريافت ميكند؛ بدون اينكه در مقابل آن كاري انجام داده باشد. اينكه در مقابل دريافت دستمزد يا حقوق و غيره باید کاری انجام داد، در مورد کار مبتنی بر درآمد روشین است، زلی بیا از میان رفتن کار سنتی، یعنی کار برای کسب درآمد، نیز باید چنین باشد:

اول \_ در شرایطی که درآمد مبتنی بر انجام دادن کار به معنای سنتی آن نباشد، باید افراد در مقابل مبالغ لازم برای ادامهٔ حیات بتوانند به فعالیت و اشتغال ادامه دهند. در غیر این صورت، تمامی نظریه مبتنی بر یافتن منابع و انگیزه های ضروری جایگزین برای معنای هستی در هم فرو خواهد ریخت. اینکه این فراگرد چگونه باید تحقق یابد یا با نظارت کدام مرجع

به مرحلهٔ اجرا درآید، مشکل دیگری است که می باید براساس شرایط محلی حل شود. به نظر می رسد درست این باشد که چنین وظیفه ای به نهادهای خودگردان محلی محوّل شود.

دوم \_ واضح است که جوانان جامعهٔ انفورماتیک تحصیلات خود را در مدارسی خواهند گذراند که تا حدی شبیه مدارس امروزی است. فرق مدارس جامعهٔ انفورماتیک بامدارس امروزی در این است که در آنجا ادامهٔ کسب علم، پس از سنین متعارف تحصیل در برنامههای آموزشی مختلف، پیشبینی می شود. علاوه بر این، می توان از کسمکِ آموزشی کامپیو ترها و خودکارها نیز سود جست. برنامهٔ درسی این دستگاهها را می توان چنان تنظیم کرد که نه تنها حافظهٔ تعلیم گیرنده زیر فشار بی مورد قرار نگیرد، بلکه با تمرینات معینی تفکر مستقل و تحلیلی وی نیز تقویت شود. مدت زمان این نوع تعلیمات اجباری به تدریج افزایش خواهد یافت و در مراحل پیشرفته تر ممکن است تغییراتی در امر آموزش پدید آید، به نحوی که استقلال و نظارت بیشتر تعلیم گیرنده تأمین شود (به عنوان نمونه می توان از روش دالتن نام برد).

سوم ـ دورهٔ تخصصی تحصیلات عالی نیز هرچند با تغییرات اساسی در برنامهٔ آموزشی و احیاناً افزایش طول تحصیل، شبیه امروز خواهد بود. چهارم ـ هر دانشجو، پس از اتمام دورهٔ متوسطه (بنابراین منظور هم افرادی است که به تحصیلات خود در سطح مدارس عالی ادامه میدهند و هم کلیهٔ کسانی که پس از طی دورههای معینی به فعالیت حرفهای و عملی میپردازند، مانند صنایع دستی)، با توجه بهقابلیت و دانش تخصصیاش، در عین حال، به کار آموزش نیز میپردازد؛ مانند مربی (در حوزهٔ ورزشی)، مشاور یا مددکار اجتماعی و غیره. بدون شک تقاضای گستردهای برای این نوع فعالیتها وجود خواهد داشت.

پنجم دانشمندان و هنرمندان (نقاش، مجسمه ساز، نویسنده و امثال آن) و سایر هنرمندان مستقل، فعالیتشان را در زمینه هایی که انتخاب کردهاند، ادامه خواهند داد و از سوی دولت متناسب با سطح و نتایج فعالیت خلاقه شان تأمین می شوند (در صورت پیدایش اختلاف نظر در مورد پرداخت و تخصیص درآمد، سندیکاهای خودگردان دانشمندان و هنرمندان تصمیم خواهند گرفت که منطقی ترین شکل است).

ششم سد کلیهٔ کسانی که توانایی های خاصی نداشته و راغب به فعالیت در راستای یکی از زمینه های بازآفرینی علمی یا هنری نباشند، می توانند در راستای یکی از زمینه های بازآفرینی علمی یا هنری نباشند، می توانند در شتهٔ تخصصی منتخب خود دانش اندوزی کنند و یا در جهت فعالیت عملی مشخصی تعلیم ببینند؛ البته با این امکان که فرد نامبرده بتواند رشتهٔ تحصیلی خود را با توجه به وجود رشته های جایگزین دیگر تغییر دهد؛ تحصیلی خود را با توجه به وجود رشته های جایگزین دیگر تغییر دهد؛ رشته هایی که به سعی متخصصان مربوط تنظیم و برنامه ریزی شده است. بدین سان آزادی تعلیم و تربیت تضمین می شود؛ البته باید مراکز مشاورهٔ متناسبی هم وجود داشته باشد.

همانگونه که ملاحظه می شود، موضوع بر سریک برنامهٔ عظیم و هدفی بس بزرگ است، یعنی آفرینش نوع خاصی از انسان سانسان همیشه در حال آموزش.

در تاریخ جوامع بشری اولین بار است که زمینهٔ تأمین و تحقق چنین منظوری مهیّا شده است، ولو زیر فشار ضرورت. بدون چنین پروژهای \_یا عملکرد مشابهی که الزاماً کمتر از این پروژه در حیات اجتماعی مؤثر نخواهد بود \_انسانها نخواهند توانست وضعیت جدید را در کنترل خود داشته باشند.

واضح است که این انسان همیشه در حال آموزش می تواند تحقق رؤیاهای نخستین انسانگرایان بزرگ باشد؛ انسانگرایانی که می خواستند

نوعی انسان با خصلت جهانی، یعنی انسان جهانشمول، بیافریند.

بیشک، انبان جهانشمول انسان کارآمدی است که قادر به تغییر شغل و حرفهٔ خود خواهد بود که این هم به دلیل فراگیر بودن آموزشی است که دیده است. چنین فردی می تواند موقعیت خود را نیز، که تابعی از نحوهٔ تقسیم اجتماعی کار است، تغییر دهد، رخدادی که تاکنون فقط رؤیایی بیش نبود و فقط امروز است که دورنمای تحقق آن فراهم آمده است. چنین روندی حتی در حد معینی به یک ضرورت تبدیل خواهد شد. تحقق چنین فکری مستلزم هم استمرار امر تعلیم و تربیت و هم کاربرد مؤثر تر تکنیکهای انفورماتیک است. در صورت تحقق این فراگرد امکان تحقق هدف بسیار قدیمی دیگری که به رؤیاها تعلق داشت و از این رو نیز مانع پیدایش انسان جهانشمول می شد، فراهم خواهد آمد. منظور از این هدف از میان بر دن اختلاف بین کار در شهر و روستاست.

تا جایی که موضوع به هدف نخست، یعنی از میان رفتن اختلاف بین کار جسمی و فکری، مربوط می شود باید پذیرفت که با توجه به از میان رفتن کار جسمانی، در پیامد کاربرد خودکارها و روباتها، تا حدودی منظور حاصل شده است. این روند در کشورهای فوق صنعتی امری ناگزیر است که بی وقفه هم به پیش می رود. دانش به نیروی تولیدی اساسی و بنیادی تبدیل می شود. از این رو در فرایند تولید فقط مهندس ها و تکنسینهای خودکار به کار و تولید اشتغال خواهند داشت. بنابراین با از بین رفتن کار جسمانی در تولید، تمایز بین کار جسمانی و فکری نیز از میان خواهد رفت، امری که برای جنبشهای رفت. و به تبع آن طبقهٔ کارگر از میان خواهد رفت، امری که برای جنبشهای سیاسی کم در دسر فراهم نخواهد کرد؛ جنبشهایی که به شیوه ای کلیشه ای در این وضعیت نیز مایل به حفظ موضع خود به منزلهٔ حزب طبقهٔ کارگر خواهند بود. مین فکر می کنم که در این زمینه مسائل بهت آور و

خافلگیرکنندهای در حال وقوع است که بدون شک برای طرفین متخاصم در صحنهٔ سیاسی ایجاد اضطراب و شگفتی خواهد کرد. ولی، چه باید کرد؟ این عین حقیقت است و باید به شرایطی تن درداد که در آن کار جسمانی تنکرار میکنم که ما در اینجا فقط از کشورهای فوقصنعتی و بدون توجه به نظام اجتماعی آنها صحبت میکنیم تبدیل به سرگرمی خواهد شد. کاری که پزشکان حتماً انجام دادن آن را توصیه خواهند کرد، ولی بهمثابه یک پدیدهٔ اقتصادی اجتماعی از بین خواهد رفت. این رخداد، بدون شک، یکی از پراهمیت ترین پیامدهای انقلاب صنعتی معاصر است.

مسئلهٔ اختلاف بین کار شهری و کار روستایی به مراتب پیچیده تر است. امروزه فقط می توان طرح از میان رفتن ایس اختلاف را، آن هم فقط در چارچوب موضوعات علمی ــ تخیلی، ارائه کرد. کشاورزی و دامپروری در کلیهٔ صور خود و نیز همچنین جنگلبانی و صید ماهی علی رغم کلیهٔ پیشرفتها، مانند گذشته به کار انسانی نیاز دارد. همچنین نیاز به کار انسان در شهرها به طور نهایی از میان نخواهد رفت؛ هرچند از نظر کمّی نیاز به کار انسانی در شهر و روستا متفاوت خواهد ماند. البته توسعهٔ حمل و نقل و پیشبرد و تکامل وسایل اطلاعاتی در کشورهای صنعتی جدایی و انزوای روستا و روستانشینان را از بین خواهد برد. توسعهٔ سطح و حجم تولید ممکن است زندگی در روستا را به کلیهٔ امکانات رفاهی منجهز کند و در برخی موارد حتی روستا را جذابتر از شهر کند. ولی با این حال، تمایزی در نحوهٔ زندگی باقی خواهد ماند، همانگونه که برای زمانهای طولانی نیز نحوهٔ زندگی باقی خواهد ماند، همانگونه که برای زمانهای طولانی نیز نختلاف بین کار در روستا و در شهر به جا خواهد ماند.

به هر حال این واقعیت را باید مد نظر داشت که تعلیم و تربیت مستمر و بدون وقفه و پیامدهای آن سشاید در آیندهٔ دور تری سر این روند نیز

تأثیر خواهد گذاشت. پس تمایزات معینی باقی خواهد ماند که البته به معنای از میان رفتن امکان ایجاد انسان جهانشمول نیست، هرچند تغییرات ایجادشده در زمینهٔ علایق و گرایشهای حرفه ای تخصصی در حیات اجتماعی، احتمالاً خیلی از افراد را به تغییر موضع و ارزشگذاری و تصمیمگیری در مورد زندگی در شهر یا روستا وادار خواهد کرد.

سرانجام، مایلم این نکته را نیز اضافه کنم که ما همگی در زمینهٔ این مسائل و كم وكيف تحولات أينده از نظر زماني در «تنگنا» قرار داريم، مانند شطر نج بازی که به لحاظ ضیق وقت مجبور به انتجام دادن حرکت است، ولى هنوز نمى داند باكدام يك از مهر مها. تحقق كليهٔ نكاتى كه تاكنون به بحث و تجزیه و تحلیل پرداختیم مستلزم تدارکات و تجهیز بیسابقه وبسيار عظيمي است كه تاكنون به هيچوجه انجام نگرفته است. ما فقط وقت کمی در اختیار داریم. فراموش نکنیم که کودکانی که هماکنون به دنیا چشم میگشایند، هنگامی به سن رشد میرسند که عیصر جیدید کیاملاً شکوفا شده است. این بدان معنی است که این اطفال در سنی کـه مـعمولاً باید کار مستقل خود را آغاز کنند، در موقعیتی قرار خواهند گرفت که اشتغال به کارهای سنتی تقریباً برای آنان غیرممکن خواهد بود. برای جلوگیری از به وجود آمدن یک جامعهٔ بیمار، وقت چندانی در اختیار نيست. واقعيت اين است كه معمولاً هنگامي فعاليتها و امدادهاي اجتماعي افزایش می بابد که نابسامانیها به عیان مشاهده شوند. ولی ناگزیر تما ایس هنگام خساراتی نیز به وجود آمده است. آیا جامعه در این حمد همت خواهد داشت که بهموقع و بدون فوت وقت تدابیر بیشگیرانهای اتخاذ کند؟

## انسان در جستجوی سبک زندگی

## انسان تلاشگر ۱ \_انسان بازیگر ۲

بنابراین انقلاب صنعتی دوم، همانگونه که به تفصیل عنوان شد، تغییراتی را با خود به ارمغان خواهد آورد که نه تنها در سطحی عام بر جامعه مؤثر خواهد بود، بلکه همچنین زندگی افراد را، همانگونه که غالباً در هر مورد نیز تذکر داده شد، در چارچوب وضعیت انسانی شان تحت تأثیر قرار می دهد. هنگامی که انسان به تجزیه و تحلیل این مسائل، از جمله مفهوم زندگی، می پردازد، دچار تردید می شود که آیا به اصول پذیرفته شده، یعنی پیش بینی تحولات براساس «آینده شناسی واقع گرایانه» آ، پایبند باقی مانده است و یا اینکه در وادی بی پایان مقولات علمی ستخیلی در غلتیده است. به هر روی این سؤال مطرح می شود که آیا واقعاً می توان در باب این مسائل جیزی دانست، یا این که انسان فقط آرزوها و تمایلات خود را به نمایش می گذارد؟ پاسخ به این سؤال ضروری است؛ زیرا مایلیم در این راستا به می شائل نزدیک شویم و به نحوی عمیق تر به ژرفای روان انسان بیردازیم و

t. Homo Laborans

<sup>2.</sup> Homo Ludens

<sup>3.</sup> realistische futurologie

احیاناً تغییرات ناشی از اتقلاب انفورماتیک را در زمینهٔ یادشده مورد تحلیل قرار دهیم.

پاسخ به این سؤال خوشایند است: می توان «هشیارانه» و واقع بینانه در باب این مسائل به گفتگو پرداخت و آنها را با به کسارگیری روش قیاس منطقی تحلیل کرد. البته این در حالی است که انسان به سسمت و سوی تکامل و توسعهٔ تکنیک و جامعه، اشراف داشته باشد و همزمان داده های روانشناسی اجتماعی را مورد استفاده قرار دهد. طبیعتاً در این مورد هم فقط می توان به تبیین فرضیات و پیش بینی راه حلهای جایگزین پر داخت. و این درست همان روشی است که مورد نظر ماست؛ زیرا برای ما مشخص کردن موضوع از هر چیز بااهمیت تر است، در حالی که کوشش برای حل مسئله باید با توجه به تعداد متغیرهای مورد نظر و محدودهٔ فرضیات و راه حلهای جایگزین انجام گیرد. حال مایلم با توجه به چنین روشی دو مسئله دیگر مورد علاقه مان را مد نظر قرار دهیم: و جدان کاری جدید و سبک نوین زندگی فرد.

روند اتوماتیزه و روباتیزه شدن تولید انبوهی از بیکاران ساختاری را به وجود خواهد آورد به کرّات از این مطلب صحبت کردهاییم و در پیامد آن نیز تغییرات غیرقابل محاسبهای در زمینهٔ کار سنتی رخ خواهد داد. این دگرگونی فقط به شکل نوین کار اجتماعی محدود نیست، بلکه همچنین دربردارندهٔ موضعگیری جدیدی نسبت به کار از سوی انسان خواهد بود. در این روند ارزیابی کار و اهمیت آن در نظام و چارچوب ارزشگذاری پذیرفته می شود. به عبارت دیگر، این تغییرات، وجدان کاری جدیدی به وجود می آورد. هنگامی این موضوع اهمیت می بابد که انسان بخواهد این تغییرات را درست دریابد؛ تغییراتی که فرد در شرایط نوین بخواهد این تغییرات را درست دریابد؛ تغییراتی که فرد در شرایط نوین اجتماعی با آن روبروست.

وجدان کار بهترین ترجمان خود را در عصر معاصر (و در محافل فرهنگی جوامع اروپایی و محافل «مشابه») در نهضت پروتستانیسم یافته است. در زمینهٔ این موضوع بررسیهای فراوانی، بهویژه در جامعهشناسی آلماني (ماكس وبر)، انجام شده است. ولي اين بررسيها عمدتاً متوجه تأثیرات پروتستانیسم بر روند تکوین سرمایه داری است. ولی عکس این جریان، یعنی چگونگی بازتاب الزامات و زمینه های اجتماعی توسعهٔ سر مایه داری و تأثیر آن در ایجاد نهضت پروتستانیسم، مورد علاقهٔ من است. الزاماتي كه وجدان كار مشخصي را در دورهٔ مورد نظر ما، از قبيل سخت کوشی و تلاش، صرفه جویی و طبیعتاً زندگی ساده و زاهدانه، ایجاد كرده بود. اين دقيقاً آن مجموعهٔ معين از توصيههايي است كه متناسب بـــا نیازهای دنیای بورژوایی در حال توسعه و انباشت سرمایه است. تجهیز این توصیه ها با پوشش اخلاقیاتی ویره و مرتبط کردن آن با مذهب، هنگامی که موضوع بر سر تأثیر اجتماعی آن است، به این توصیه ها جذابیت خاصی می بخشد که شاید نه به این شدت وحدت (و بدون رنگ و لعاب مذهبي) در حال حاضر در كشورهاي غيرپروتستان نيز وجود دارد و شكل مسلط بهشمار مى رود.

ولی در این زمینه نیز، به علت وقوع انقلاب صنعتی دوم، تغییرات شگرفی در حال انجام است: غنای غیرقابل تصور انسان در جامعهٔ انفورماتیک، کارایی روزافزون تولید خودکار و سهولت نسبی کسب و تحصیل وسایل مادی ضروری زندگی؛ اینها و سایر عوامل به تعدیل ضوابط بسیار دقیق و خشک پروتستانیسم، که تا اندازهٔ معینی در وجدان کاری زمان معاصر نفوذکرده است، منجر خواهد شد. این ضوابط خشک و اصولی، هرچند بازتاب خود را در سبک زندگی تنغییریافتهٔ انسانها پیدا خواهد کرد، از نظر اجتماع دیگر ضرورت ندارند.

طبیعی است که ما در اینجا از تکنولوژی و صنایع کشورهای بسیار توسعه یافته، یعنی از جوامع غنی، صحبت می کنیم. همان گونه که می دانیم، این کشورها از نظر اقتصادی با مشکل بیکاری ساختاری به شدت زیر فشار قرار خواهند گرفت، ولی در عین حال به سادگی بر این معضل، هرچند نه بدون کشمکش اجتماعی، فایق خواهند آمد. باز همان گونه که می دانیم، این جوامع باید مسئلهٔ بسیار مشکل تری را نیز حل کنند: نجات کشورهای جهان سوم از فاجعه ای که آنها را تهدید می کند. ولی این کشورها از این امر طرفی نخواهند بست و آهنگ فرارسیدن این وضعیت را متوقف نخواهند کرد (این مطلب را باید به وضوح بیان کرد، حتی با قبول این خطر که انسان به رک گویی و جسارت خجالت آوری متهم شود)، چرا که براساس تجارب کنونی مشکل بتوان تصور کرد که جوامع پیشرفته و فوق صنعتی به طور کفال در گرفتاریهای جهان سوم مداخله کنند.

انسانی که کار نمی کند و یا کم کار می کند در مقایسه با معیارهای کنونی د ولی در عین حال شروت بیشتری در اختیار دارد و می تواند نیازهای گوناگون خود را به سهولت بیشتری ارضا کند باید هم طبیعتا موضع و دید دیگری نسبت به کار داشته باشد؛ به این معنی که دیگر نباید کار را به عنوان عامل فشار، بلکه دبرعکس دبه منزلهٔ امری مطبوع و لذت بخش حس کند و هم به معنای دگرگون شدن موضع وی در مورد اجباری بودن کار از دیدگاه پروتستانیسم سنتی. در ضمن نباید فراموش کنیم که فقط کوتاه شدن زمان کار نیست که تأثیر اساسی در این راستا می گذارد (یا زمانی که به انجام دادن کارهای گوناگون به جای کار سنتی صرف می شود)، بلکه همچنین خصلت دگرگون شدهٔ کار است که دارای اهمیت است و شاید هم درست همین نکته مهمترین نقش را دربرداشت و تلقی از کار پیدا خواهد کرد.

به هر حال موضوع مهم این است که نوع کاری که مورد نظر یهوه خدای موسى بود، يعنى كار جسماني سخت، و ياكار فكرى يكنواخت كه بـه بى فكرى مى انجامد، از ميان خواهد رفت. اين قبيل كارها و اشتغالات را، چه به صورت جسمانی و چه فکری، خودکارها و روباتها به عهده خواهند گرفت و انسان از قید این نوع اشتغالات رها خواهد شد. بدینسان فقط فعالیتهای خلاق باقی خواهد ماند (حتی اگر از نظر ظاهر، شکل کار حفظ شود). منظورم از «فعالیتهای خلاق» نه تنها آفرینش آثار علمی و هنری، بلکه همچنین هر نوع فعالیت فردی است کمه در آن هوشمندی دخالت دارد. بدین طریق نه تنها کار دانشمندی که پیرامون یک اثر علمی کار می کند یا هنرمندی که به کار نقاشی می پردازد، مجسمه سازی که روی سنگ مرمر کار می کند، آهنگ سازی که آهنگ می سازد یا قطعهٔ موسیقی اجرا می کند جزو اشتغالات خلاق بهشمار مي آيد، بلكه همچنين كار برنامه ريز اقتصاد، سازندهٔ ماشین آلات، مربی کو دکان، معلم، مددکار اجتماعی، مشاور و امثال أن نيز داراي كيفيتي نظير همان فعاليتها خواهد بود. بنابرايس مي توان بهسادگی ملاحظه کرد که فقط آن نوع از اشتغالات شناخته شدهٔ کنونی و یا نظایر آنها باقی خواهد ماند که مضمون و خصلت کار خلاقه داشته باشد. این نه رؤیاست و نه تلاشی جهت آرمانی جلوه دادن آینده. این بیش از هر چیز یک نتیجه گیری تئوریک از روندی است که مامی توانیم با اطمینان در زمینهٔ وجدان کار و نیز شالودهٔ فنی اقتصادی جامعه در آینده، شاهد آن باشیم. هرچند آیندهای راکه ما پیش بینی و ترسیم میکنیم مبالغه آمیز به نظر مىرسد، ولى با اين حال بايد گفته شود كه در جامعهٔ آينده اشتغال (كار) برای انسان سرچشمهٔ لایزال رضایت و شعف خواهد بود. تکرار میکنم از آنجاکه خصلت کار تغییر خواهد کرد، کمیاب بودن این کالا در بین سایر کالاها موجد ارزش آن خواهد شد و دستیابی به آن نیز هدفی ارجمند و

ارزشمند بهشمار خواهد آمد.

در ضمن واضع است که خصوصیات ذکرشده در مورد وجدان کار، سبک زندگی انسان را در جامعهٔ انفورماتیک تعیین میکند.

در اینجا برداشت من از السبک زندگی اطریق و نحوه ای است که یک انسان وقتش را بین زمان کار و فراغت تقسیم می کند. به عبارت دیگر، نسبت این دو زمان در چارچوب زمان کل و چگونگی شکلگیری آن و اینکه هر یک از این دو زمان دارای چه مضمونی است مورد نظر من است. به طور کلی و با احتمال قریب به یقین می توان گفت که با تو جه به کو تاه شدن زمان کار و به عبارت دیگر زمان اشتغال، که به علت آن حدوداً واقفیم، و به شکرانهٔ ثروت بسیار از دیادیافتهٔ جامعه، سبک زندگی دگرگون خواهد شد. این دگرگونی در و هلهٔ نخست پیامد افزایش زمان فراغت و در درجهٔ دوم ناشی از در اختیار داشتن و سایل مادی کافی جهت غنا به خبدن به مضمون زمان فراغت است، امری که یکسان در اختیار همهٔ شهروندان قرار می گیرد و متعاقباً موجب از بین رفتن تمایزات اجتماعی نسبتاً شدید جامعه میشود.

مسئلهٔ «فشار» فزایندهٔ زمان فراغت، هم در طول یک روز و هم در طی یک سال (منظور زمان فراغتی است که به طور محسوس افزایش سافته است)، مطمئناً عامل اصلی دگرگون شدن سبک زندگی است. روشن است که در شرایط افزایش به مراتب بیشتر امکانات مادی و توانایی استفاده از وسایل نقلیهٔ بسیار پیشرفته ترب شخصی و عمومی انسانها در آینده از زمان فراغتشان با شور و شوق بیشتری استفاده خواهند کرد. با این حال یک مشکل را باید حل کرد: باید به این انسانها آموخت که چگونه اوقات فراعتشان را معقول و، همانگونه که گفته شد، با شور و علاقه بگذرانند. امروزه ثروتمندان می دانند با وقت آزادشان چه کنند، ولی آیا همیشه چنین

خواهد بود؟ ما در این زمینه با رقابت اجتماعی برای ورود به جرگهٔ شرو تمندان مواجه خواهیم شد؛ البته بدون اینکه این افراد توانسته باشند خود را برای این ارتقای اجتماعی آماده کنند. ولی در عین حال ما براساس تجربه میدانیم که در چنین وضعیتی این خطر نیز وجود دارد که زمان فراغت به اوقات کسالت آوری تبدیل شود. نتیجهٔ آن، چیزی جز بهویژه در مورد جوانان به بناه بردن به الکل، مواد مخدر، «یاغیگری» و حتی خشونت و ارتکاب جنایت نخواهد بود.

انسانها، بهویژه جوانان، را می توان با توجه و تمسک به الگوها تربیت کرد؛ باید غرور و حس رقابت آنان را مورد توجه قرار داد، باید آنان را ترغیب و تشویق کرد تا به ورزشهای مختلف بپر دازند، سفر کنند و به انواع و اقسام سرگرمیهای سالم و مفرح رو آورند. این نکات را باید ترویج کرد. به عبارت بهتر باید با ظریفترین روشها به تبلیغ نحوهٔ اشتغال اوقات فراغت پر داخت. البته طبیعتاً بدون هرگونه فشار و در نظر گرفتن بهترین معنای تبلیغ. باید افراد، و به ویژه جوانان، را ترغیب به سفر، به ویژه سفرهای خارجی کرد؛ چراکه چنین سفرهایی عامل بسیار مهمی در تکوین و توسعهٔ فرهنگی است و در پیامد تماس با نمونههای فرهنگی دیگر است که انسان جهانشمول با به عرصهٔ وجود می گذارد.

هـرچند بررسیهایمان را در مورد سبک زندگی انسان در جامعهٔ انفورماتیک با دگرگونی در زمینهٔ اوقات فراغت آغاز کردیم. ولی نباید دچار این توهم شد بهویژه اگر بیکاران ساختاری را مد نظر قرار دهیم که گویی در این سرزمین پریان، افراد هیچ هم و غمی ندارند جز پُرکردن اوقات فراغتشان. چنین امری فقط می تواند به «آلوده شدن اوقات فراغت» و نابودی انسانها بینجامد؛ چراکه بدینسان معنای زندگی از میان می رود. از این رو، این آن اتفاقی نیست که رخ خواهد داد. انسان مانند گذشته و بیش

از پیش تلاش خواهد کرد تا نوعی کار یا اشتغال داشته باشد، هرچند زمانی که به این کار تخصیص می دهد به طور محسوسی کو تاه خواهد بود. این را هم نباید فراموش کرد که چنین فعالیتی در اصل نوعی کار (اشتغال) خلاق خواهد بود. این نوع فعالیت در این وضعیت به منبع سرور و شادی زندگی تبدیل می شود. حتی بیش از این: خط فاصل بین کار و وقت فراغت بدین سان \_ زایل خواهد شد و علت آن نیز عمدتاً این است که انسان در خیلی از مواقع بخشی از وقت آزادش را برای هدفهای خلاقهاش صرف خواهد کرد. این امر را می توان با در نظر گرفتن داده های روانشناسانه با حتمال بسیار زیاد پیش بینی کرد.

بنابراین جامعهٔ انفورماتیک نه تنها سبک زندگی نوینی را به ارمنهان خواهد آورد، بلکه همچنین با توجه به امکان تحقق فر دیت و امنیت مادی انسانها حیات پرمعنی تر و سعادتمندتری خواهند داشت. باید توجه داشت که ما در اینجا فقط از یک امکان حرف می زنیم، چراکه هیچ کسی نمی تواند سعادت را به فرد دیگری تفویض و آن را تضمین کند. در این موقعیت، بدون شک، انسان آفرینندهٔ سعادت خویش است و فرد تبدیل به انسان خود آفرین می شود. در ضمن، شناخت از انسان ما را در موقعیتی قرار می دهد که با اطمینان پیش بینی کنیم که حتی در مناسب ترین شرایط و بهترین امکانات عینی نیز کسانی یافت خواهند شد که زندگی را سرشار از ناکامی و افسر دگی حس خواهند کرد. نمی توان برای همه کس سلامت و موفقیت در عشق و پیشرفت را تضمین کرد. بنابراین حتی در این شرایط نوین نیز انسانهای ناخشنود یافت خواهند شد. ولی این مهم نیست مسئلهٔ نوین نیز انسانهای ناخشنود یافت خواهند شد. ولی این مهم نیست مسئلهٔ اساسی عبارت است از ایجاد امکان یک زندگی سعادتمند، آن هم در مقیاس

#### 1. Homo Autocreator

وسیع. بدون تردید جامعهٔ انفورماتیک این موهبت را با خود به ارمنغان خواهد آورد و این خود علت ایجاد دورنمایی خوشبینانه در مورد سبک زندگی تغییریافتهٔ انسانهاست.

این شرایط نوین تغییرات دیگری را نیز به همراه دارد که ارزش نگرش مستقل و جداگانه را دارد. از بین اینها دو موضوع را انتخاب میکنم، چراکه به نظر من از اهمیت ویژه ای بسرخور دار است: موقعیت اجتماعی زن و وضعیت جوانان.

طبیعتاً سبک زندگی انسانها تنها به وجدان کار یا مسئلهٔ کم وکیف او قات فراغت خلاصه نمی شود. سبک زندگی در عین حال به یک نهاد اجتماعی، که انسان به طور روزمره در آن زندگی می کند؛ یعنی خانواده ،نیز وابسته است. چنین به نظر می رسد که گفتن اینکه خانواده اساس زندگی اجتماعی را تشکیل می دهد، حقیقت آشکاری است، ولی در پشت این حقیقت آشکار عنصر بسیار مهمی نهفته است که ما آن را به منزلهٔ کیفیت زندگی به شمار می آوریم و در حال حاضر سرشار از مضمونهای بسیار مختلف است. هنگامی که اکنون دربارهٔ پیامدهای انقلاب صنعتی دوم صحبت می شود، معمولاً تأثیر آن بر خانواده در نظر گرفته نمی شود و در وهلهٔ هرچند ظاهراً خانواده دارای مقیاس جامع مورد توجه است. ولی هرچند ظاهراً خانواده دارای مقیاس جامع نیست، ولی بدون شک تا صد معینی واجد خصلت «کلان» است، چرا که خانواده با مسائل خود همهٔ جامعه را دربر می گیرد. از این رو خانواده نیز متأثر از انقلاب صنعتی معاصر در سطح وسیعی دگرگون خواهد شد.

حال مایلیم بررسی خانواده و تغییرات آئی آن را با تجزیه و تحلیل وضعیت زنان آغاز کنیم. معمولاً زنان اکثریت جامعه را تشکیل می دهند و بدون شک وضعیت مشخص خانواده که به طور سنتی پدرسالارانه است

بستگی به موقعیت زن در جامعه دارد. نهاد خانواده امروزه در مقابل دیدگان ما با سرعتی حیرتانگیز در حال تغییر است و سرعت این دگرگونی بر اثر پیامدهای انقلاب صنعتی جدید شتاب بیشتری نیز پیدا خواهد کرد. علت چیست؟

اگر انسان بخواهد نهضتهای طرفداران حقوق زنان را تحلیل کند و در این رابطه از برخی افراط گریها و خصوصیات قبابل درک آن چشم پوشی كند، بايد بيذيرد كه ييدايش اين جنبش بهشكل بارزى با استقلال مالي فزایندهٔ زنان گره خورده است. زن شاغل یا زنانی که می توانند شاغل باشند، ولی به دلایل مشخصی کار نمی کنند ـ به طور روزافزون به شریک با حقوق برابر مرد تبديل مي شود؛ و اين يک واقعيت ملموس است. اين روندبا توسعهٔ اجتماعی و پیامدهای انقلاب صنعتی معاصر شدت بیشتری خواهد یافت. زنان سنه در حرف بلکه در عمل سه امکان مشابهی برای تعلیم و تربیت و سهم برابری از درآمد جامعه دست خواهند یافت. این امر به خصوص در مورد جوانان صادق است که از این موقعیت بدون اتلاف وقت بهرهبر داری خواهند کرد. و بدین سان زنان عملاً ـبدون تعارف، تبلیغ و شعار جنبشهای زنان ـ به شریکی با حقوق برابر تبدیل می شوند. بدون تردید زنان از ایس موقعیت استفاده خواهند کرد. در چنین اوضاعي طبيعتاً الگوي قديمي خانواده و دريي أن وابستگي چندصد ساله ا زن به رئیس خانواده از میان خواهد رفت. زن با حقی برابر و مشترک با مرد در رأس خانواده قرار خواهد گرفت. در ایس زمینه شکلهای مختلف خانواده یا به عرصهٔ وجود خواهد گذارد؛ مثل «خانوادهٔ بـزرگ» کـه قـبلاً دربارهٔ آن صحبت شد. به استقلال مادی زن و سبکتر شدن کار خانه داری، به سبب کاربرد خودکارها، نیز اضافه می شود. و شاید چنین اتفاقی عمیق ترین و پر دامنه ترین انقلاب در زندگی فردی و اجتماعی انسان باشد.

این می تواند سبک زندگی انسان را اساساً دگرگون کند.

طبیعتاً عواملی نیز در جهت متوقف کردن این روند عمل خواهند کرد: سنت، کلیسا، به خصوص کلیسای کاتولیک. اما این روند را هیچ عاملی نمی تواند متوقف کند. شاید حتی فشار زندگی موجب گردد تا تابوها و تعصبات خشک و بی منطق از میان برود. در ایس صورت اگر کلیسا حبه مثابه یک نهاد مذهبی در جهت حفظ احکام جزمی خود تلاش کند با بحران عمیقی مواجه خواهد شد. دامنهٔ این بحران می تواند در مقیاس فاجعه آمیزی گسترش بابد و شرایط زندگی تغییریافتهٔ زنان، به جای بی ایمانی ملحدان و بی خدایان، به مشکل اساسی کلیسا تبدیل شود. طبیعتا همهٔ این مطالب، همانگونه که بارها تأکید کرده ام، فقط فرضیاتی هستند که البته مبتنی بر پیش فرضهای منطقی اندیشهٔ انسان اند. به هر حال جوانان در جریان زندگی روزمره تجاربی را کسب خواهند کرد که در راهبرد زندگی خواهند کرد که در راهبرد زندگی نقش تعیین کننده ای پیدا خواهند کرد؛ این جوانان شاهد این رخداد خواهند بود.

دومین عنصر همین فرایند دگرگونی موقعیت اجتماعی جوانان است که در واقع مدلول همان دلایلی است که در بالا از آن صحبت شد.

سالهاست که مسئلهٔ «عصیان جوانان»، بهویژه در کشورهای غنی، وجود دارد. در بین این جنبشها جالبتر از همه نحوهٔ زندگی و فعالیت سازمانیافتهٔ بهاصطلاح هیپیها در ایالات متحد آمریکا بود. بخش بزرگی از این جوانان متعلق به خانوادههای مرفه و ثرو تمند بودند، ولی تعلقات خود را نفی کردند. این جوانان با پرهیزکاری و کفّ نفس در گروههایی که درواقع وابسته به فرقههای مذهبی غریب و مهجور بودند زندگی میکردند. درمیان این گروه «ذکر و مراقبه» هم رایج بود. من خود چنین گروههایی را در کالیفرنیای جنوبی دیده ام که شعارشان مهرورزی و

برادری بود. این گروهها برخلاف جوانان شورشی و «خشمگین» اروپا و ژاپن که اعمال خشونتبار را به مثابه ترجمان اعتراض خود برضد جوامع موجود تبلیغ می کردند و هنوز هم تبلیغ می کنند، عمیقاً صلحجو و در جستجوی برادری بودند. باعث تأسف است که علی رغم انبوه بررسیهایی که در مورد این نوع جنبشها صورت گرفته است، هنوز این پدیده و ریشه های جامعه شناختی و روانشناختی آن به طور عمیق و جدی مورد تحلیل قرار نگرفته است. به هر حال، بدون شک، این روند پیشدرآمد طلیعهٔ مرحله ای است که در زمان نه چندان دوری شاهد تکامل آن خواهیم بود.

ما اشاره کردیم که اگر موج بیکاری ساختاری فرارسد و در آیندهٔ بسیار نزدیک تدابیر پیشگیرانه اتخاذ نکنیم، باید منتظر و خیمشدن وضع اجتماعی در مقیاسی غیرقابل پیش بینی و به ویژه در بین جوانان باشیم. باز تاب چنین وضعی شورش و عصیان جوانان خواهد بود که حتی اگر نیاز مادی این جوانان ارضا شود حقطاً به صورت جنبش صلح جویانه «بچههای متین و سربه راه» نخواهد بود. این جنبش ممکن شکل مخرب به خود بگیرد و با اعمال خشونت و ایجاد صدمات مادی توام باشد؛ مانند دسته های جوانان اوباش و یاگروههای سازمان یافتهٔ عامل ترور و وحشت. همانگونه که تجارب سالهای اخیر در آلمان و ایتالیا نشان داده است، چنین گروههای می تواند به اید تولوژی ماورای چپ یا نشوفاشیستی مجهز باشند. احتمالاً اعتیاد به مواد مخدر و الکل نیز می تواند به آن اضافه مود. این پدیده را نیز از پراتیک زندگی می شناسیم.

ولی جالب ترین نکته این است که حتی اگر جامعه هم وظایف پیشگیرانهاش را در این زمینه مو به مو انجام دهد فرضی که با توجه به نبودن شوق و رغبت برای اقدامات جدی در این باب باید به منزلهٔ

خوشبینی اغراق آمیزی تلقی شود در این صورت هم معضلات پیچیده و خطیری به وجود خواهد آمد؛ چراکه بنیان عرف و سنت متزلزل شده و تغییرات شگرفی در سبک زندگی انسان امروز ایجاد خواهد شد.

جوانان نیز در درون خانوادهٔ سنتی و پدرسالار موقعیتی مشابه زنان دارند، به ویژه به علت این که در چارچوب این نوع خانواده و ابستگی طبیعی اطفال به والدین به مراتب بیشتر است. البته این مناسبات بر سنن معتبر و واجب الرعایه تکیه داشتند و در این مورد مذهب نقش تربیتی و تأثیرگذار را در خانواده و مدرسه به عهده داشت. ولی ضامن اطاعت جوانان و به ویژه دوشیزگان که در خفا دست به شورش و یاغیگری می زدند و غالباً دندانها را از سر خشم به هم می ساییدند، این بود که استقلال مادی نداشتند و از این نظر در و ابستگی به سر می بر دند و یا در انتظار ارث و میراث نشسته بودند. البته شاید ذکر این نکات طنز به نظر آید و ای بساکه این خواستها ناخودآگاه البته شاید ذکر این نکات طنز به نظر آید و ای بساکه این خواستها ناخودآگاه

حال یکباره وضعیت کاملاً جدیدی پیش می آید که به رهایی جوانان از این وابستگی می انجامد. در وضعیت جدید، جوانان هستی شان را براساس الگوهای برگزیدهٔ خود شکل می دهند و نحوهٔ زندگی اجتماعی مورد قبول خود را در عمل پیاده خواهند کرد. البته این بدان معنا نیست که فشار هنجارهای رفتاری مورد قبول جامعه از میان خواهد رفت؛ ولی این هنجارها شکل دیگری خواهند یافت. از اینرو با توجه به اینکه نه تنها جوانان بلکه والدین نیز به این موضوع وقوف خواهند یافت، مناسبات جدیدی بین نسلها با تحولی مسالمت آمیز به ایجاد خواهد شد و از این طریق دگرگونی عظیمی در سبک زندگی افراد در مقیاس کیل جامعه به وجود خواهد آمد.

بدین سان ما با تغییرات شگرفی مواجه هستیم که براساس آن شیوهٔ

نوینی در سبک زندگی ایجاد خواهد شد. این تغییرات عبارتند از وجدان کاری، کیفیت نوین زندگی در پیوند با افزایش زمان فراغت و تغییر نحوهٔ استفاده از آن، دگرگونشدن مناسبات بین انسانها در درون خانواده که از جمله ترجمان خود را در موقعیت نوین اجتماعی زنان و جوانان می یابد. روی هم رفته این دگرگونی انقلابی در سبک زندگی رخدادی ریشهای است.

به عنوان نتیجه گیری از مطالبی که در بالا عنوان شد و درواقع بسرای حسن ختام می توان به به نظر من به این نتیجه رسید که از ایس سبک زندگی متحول شدهٔ افراد، انسان نبوین، یعنی «انسان بازیگر»، به وجود خواهد آمد. انسان جهانشمول و انسان بازیگر دو شاخص عمدهٔ انسانهای عصر ما هستند که محصول انقلاب صنعتی معاصرند.

ما مشخصات «انسان بازیگر» را از متون انسان شناسی به خوبی می شناسیم. این میل و رغبت به بازی و تفریح را می توان به صورت عیان در زندگی انسانها مشاهده کرد از کودکی تا سن بلوغ، از اقوام بدوی تا جوامع کاملاً پیشرفته. صور این فعالیتهای انسانی تغییر می کند و در برخی مواقع به ویژه در مرحلهٔ اقوام بدوی به به صورت مراسم آیبنی در می آید؛ ولی با این حال به مثابه جزء جدایی ناپذیر زندگی انسان، یعنی شرایط هستی وی، باقی می ماند. این فعالیتها جزو نیازهای متعارف زندگی عادی انساناند؛ مثلاً به صورت نحوهٔ گذران اوقات فراغت و یا انجام دادن مراسم آیبنی به شکل رقص، آواز و نمایش شخصیتهای سمبلیک به منزلهٔ شکلی از زندگی فرهنگی و یا به صورت موسیقی، تئاتر، رقص و امثال آن. این فعالیتها را می توان به شکلهای مختلفی تفسیر کرد به منزلهٔ طریقی برای ابراز عواطف، به منزلهٔ درونی کردن فعالیتهای حیاتی معین، به منزلهٔ برای ابراز عواطف، به منزلهٔ درونی کردن فعالیتهای حیاتی معین، به منزلهٔ تقلید و تکمیل اشتغالات مشخصی که برای زندگی انسان واجد اهمیتاند.

به هر حال بازی نمایانگر حالات و تأثرات، شادی و رنج و الم زندگی است که انسان یا بهصورت خودبه خودی یا در مراحل تکامل یافته تر فرهنگی، به صورت حساب شده ای به آن می پردازد.

چنین بوده و چنین نیز باقی خواهد ماند؛ هرچند با پوششی جدید. و دقیقاً از این روست که توجه و نظر ما به این موضوع معطوف شده است. انسانی که از مشکلات کار رهایی یافته است، انسانی که دارای اوقات فراغتی است که تا به حال تصور آن نیز ممکن نبود، انسانی که قلل فرهنگی تاکنون فتحنشده را تسخیر میکند به این عنصر بازی عالباً بهصورت تصعید شده و احیاناً به شکلی کاملاً جدید به مثابه بخش جدایی ناپذیری از زندگی اش نیازمند است. حتی می توان گفت که همیشه نیز چنین بوده است. و این واقعیت دارد. ولی اکنون این نیاز نه فقط از نظر کئی، بلکه از لحاظ کیفی هم دچار تحول می شود. و این لحظه ایجاد دگرگونی در کیفیت لحاظ کیفی هم دچار تحول می شود. و این لحظه ایجاد دگرگونی در کیفیت حیات انسان است. عصر جدید این امکان را فراهم کرده است که انسان بهصورت انسان جهانشمول و انسان بازیگر پا به عرصهٔ وجود گذارد. و درست این وحدت ترجمان وضعیت انسانی نوینی است که عصر جدید با خود به ارمغان می آورد.

# انسان در جستجوی یک نظام ارزشی

حال اگر به عنوان آغاز این بررسیها دورنمای هستی فردی انسان را مد نظر قرار دهیم و در این مورد سؤال کنیم که محور اساسی و مرکزی مناسبات افراد با یکدیگر و انسان با جامعه چیست، پاسخ این است که این مناسبات ترجمان خود را در نظام ارزشی درونی شده در فرد پیدا می کند.

ولی با ایسن حال، تسعداد بی شماری سؤالات فلسفی در زمینهٔ ارزش شناسی به وجود می آید: ارزش چیست؟ زمینهٔ ارزش کدام است؟ آیا این ارزشها مطلق اندیا نسبی؟ طرح این مسائل، اگر قرار بر این باشد که انسان بخواهد معنای یک عقیده یا دیدگاهی را دربارهٔ چارچوب نظام ارزشی درونی شده به وسیلهٔ فرد درک کند، بسیار مهم است. ولی ما به این سؤالات پاسخ نخواهیم داد و دلیل آن هم بسیار ساده است. اصولاً پاسخ مشخصی برای این سؤالات وجود ندارد، و هرگونه پاسخی همیشه به نظرات فلسفیی وابسته است که در پشت این پاسخها پنهان شده است. علت دیگر این است که یاسخها به گونه گونی نظام ارزشی پذیر فته شده،

### 1. Axiologie

متفاوت خواهند بود. بنابراین جروبحث در باب این موضوع نظری را به کنار میگذاریم و خود را به واقعیاتی محدود میکنیم که در تنجربه قابل وارسیاند. ما فقط می پذیریم که نظام ارزشی پذیرفته شده به وسیلهٔ فرد بر مناسبات اجتماعی اش تأثیری بس شگرف میگذارد.

نظام ارزشی پذیرفته شده به وسیلهٔ فرد عمد تأبر یگانگی وی با جامعه و یا بیگانگی وی از جامعه تأثیر می گذارد؛ به این معنی کمه اگر فرد ارزش پذیرفته شده به وسیلهٔ دیگران و جامعه را بپذیرد، وابستگی و ارتباط اجتماعی اش خصلت دائمی پیدا می کند، و از سوی جامعه پذیرفته می شود و در غیر این صورت نسبت به جامعه بیگانه می شود.

ارزشهای پذیرفته شده به وسیلهٔ فرد تعیین کنندهٔ هدفی است که فرد در زندگی برای خود انتخاب می کند یا دست کم یکی از عوامل تعیین کنندهٔ آن است و بنابراین، نظام ارزشی پذیرفته شده از سوی فرد مشخص کنندهٔ چیزی است که ما آن را معنای زندگی می نامیم.

خصلت اجتماعی انسان با انتخاب و پذیرش هندف مشخصی در زندگی شکل می گیرد جامعه نیز از طریق انتقال نظام ارزشی معین به انسان بر این خصلت اجتماعی تأثیر می گذارد.

نقش خاصی که نظام ارزشی پذیرفته شده معین از سوی فرد در زندگی وی ایفا میکند و وابستگیهایی که این نظام در نحوهٔ فعالیتهای اساسی انسان ایجاد میکند، موجب می شود تا گرایش قابل توجهی به سوی محافظه کاری در فرد پدید آید. محافظه کاری شیوه ای دفاعی است که انسان برای حفظ شخصیت خود به کار می گیرد. ولی این فقط یکی از جنبه های این مسئله است. ارتباطهای اجتماعی که وثیقهٔ آن نظام ارزشی پذیرفته شده به وسیلهٔ فرد است، نه تنها باعث محافظه کاری در زندگی فردی می شود، بلکه در عین حال موجب پیدایش تنوع در زمینهٔ تکامل فردی می شود، بلکه در عین حال موجب پیدایش تنوع در زمینهٔ تکامل

درواقع مسئلهٔ اصلی ما هم همین است. بدون اینکه بخواهیم موضع خود را با طفره رفتن از مسائل فلسفی و چشم پوشی از مقولهٔ ارزش شناسی تغییر دهیم، مایلیم به عنوان یک تجربهٔ واقعی بپذیریم که ارزشها از نظر زمانی و مکانی و بنا بر کل مناسبات اجتماعی در یک دورهٔ معین قابل تغییر ند. حال این سؤال مطرح است که این تغییرات چگونه خواهد بود و یا انقلاب صنعتی دوم چه تغییراتی بر نظام ارزشی خواهد گذارد؟

پیش از اینکه به سؤالات بالا بپردازیم، بهتر است یکبار دیگر از خود بپرسیم سیکبار در شکل کلی این سؤال را مطرح کرده ایم سکه آیا اصولاً دادن پاسخ به این سؤالات امکان پذیر است؟ آیا این مسائل را می توان با احتمال معینی پیش بینی کرد. طبیعتاً اگر موضوع بر سر گرایش روندی باشد که با تغییرات اقتصادی و اجتماعی مرتبط است و به طور همزمان نیز انجام گیرد، پاسخ مثبت است. همان گونه که به کرّات گفتیم ما با فرضیاتی سروکار داریم که دارای کیفیت خاصی اند. در واقع ما با احتمالاتی روبرو هستیم که تحقق آنها همیشه به فعالیت انسانها و راستای جدّ و جهد آنان

بستگی دارد. از این رو نیز نحوهٔ شکلگیری آگاهی و شعور انسانها، روشن کردن و تأکید بر نیازهای معین و ملموس آنان و همچنین چگونگی ارضا و پاسخگویی به این نیازها و اجد اهمیت فراوانی است.

حال چه تغییراتی را می توان در این زمینهٔ مورد نظر پیشبینی کرد؟
بیش از هر امری محتمل است که انسان با توجه به ثروت و رفاه اجتماعی فوقالعاده در کشورهای فوقصنعتی از پیروی الگوهای جوامع مصرفی منصرف شود. هجوم برای مصرف و امکان ترغیب و تشویق و حتی ایجاد گرایش مصرفی ناشی از نیازهای ارضانشده و از مشخصات انسان «گرسنه» است و فقط در چنین زمینهای است که نهال رقابت برای مصرف هرچه بیشتر، بهمثابه مشخصهٔ ارزش اجتماعی فرد و به نمایش گذاشتن ثروت شخصی، می تواند بارور شود. ولی به مجرد اینکه از این مرز فراتر رویم، به سیری و اشباع می رسیم و راستای این گرایش تغییر خواهد کرد؛ گرایشهای متظاهرانه دیگر نه در به نمایش گذاردن ثروت بلکه در نفی آن تجلی خواهد کرد، که طبیعتاً این نیز خصلتی نمایشی دارد. این امر از نظر مسائل روان شناختی قابل درک است: فقط افراد «سیر»، که همه چیز در اختیار دارند، می توانند به خبود اجازهٔ نفی شروت و مکنت را بدهند.

مایلم در اینجا به ذکر شواهدی بپردازم که شاید \_اگر سطحی برخورد شود \_ کمی اغراق آمیز به شمار آید. ولی با ملاحظات دقیق تر معلوم خواهد شد که این نمونه ها می توانند مثالهایی نوعی باشند. می خواهم از نهضت هیپی ها \_که قبلاً نیز به آن اشاره شد \_ شروع کنم. اکثر هواداران این جنبش را افراد مرفه یا حتی می توان گفت جوانان ثرو تمند تشکیل می دادند که الگوی جوامع مصرفی را نفی می کردند و غالباً به صورت فقیرانه ای می زیستند. آیا عادات غیر معقول و غیر معمول اشراف انگلیس،

که غالباً از لباس و کفش به شدت مستعمل استفاده می کنند، در همین راستا معنی نمی دهد و ، مانند بههای «متین» فوق، نمونه های ویژهای از «ضدفر هنگ» به شمار نمی آیند.

برای رفع خستگی و ایجاد تنوع مایلم مطلب جالبی را تعریف کنم که در انگلستان به چشم خود دیدهام. دانشگاه آکسفورد مرا برای سخنرانی دعوت كرده بود. بعد از صرف شام در يكي از معتبر ترين كالجها، دو تن از اساتید مرا برای نوشیدن قهوه به باشگاه دعوت کردند. در آنجا ضمن گفتگو، یکی از اساتید بانار ضایتی از سفرش به کشوری صحبت کرد که در آن افراد، خود را هر سال ملزم به خرید ماشین جدیدی میکنند. شرکتکنندهٔ دیگری در این جمع کوچک بلافاصله اظهار داشت که وی از ماشینی استفاده می کند که متعلق به سال ۱۹۳۶ است طبیعتاً یک ماشین رولزرویس \_ و دوستش از یک ماشین «قدیمی» بنتلی استفاده می کند. حال به طنز موضوع توجه كنيد، مصاحب من اضافه كردكه «اينجا هم افرادى يافت مىشوند كه بهدلايل اعتبار اجتماعى هر ساله بايد ماشين سواری جدیدی داشته باشند، اما ما رو وی به همکارانش اشاره کرد ر ماشینهایی داریم که بیش از چهل سال از عمرشان میگذرد. از این رو شکی باقی نمی ماند که در این کشور چه کسی را باید با لقب اسر» مخاطب قرار داد. ۱ این چیزی است که با چشم خود دیده ام. این اظهار نظر حاوی نکات زرفتر و جالبتری نسبت به نحوهٔ زندگی آنان است.

درواقع می توان پیش بینی کرد که به احتمال زیاد ثروت مادی ارزشی را که امروزه در جوامع ما به عنوان شاخص مادی و هدف فعالیت انسان دارد، در این حد، از دست خواهد داد. اگر شرایطی پیش آید که افراد کلیهٔ

ضروریات و مایحتاج زندگی را در اختیار داشته باشند \_ آن هم به مقیاس وسیع \_ انباشت و ذخیرهٔ ثروت و همچنین تبدیل ایس کنش به هدف زندگی، غیر لازم و متعاقباً مضحک و بی معنا خواهد شد. اما ایس بدان معناست که در همنهاد داشتن یا بودن، که انسانگرایانی مانند ماریتین و فروم به عنوان هدف زندگی اعلام کردهاند، قضیه به نفع «بودن» تمام خواهد شد؛ چرا که «داشتن» به عنوان هدف زندگی، به مجرد ایسنکه در زندگی روزمره و در مقیاسی منطقی فراهم شود، معنای خود را از دست خواهد داد. و چنین و ضعبتی به مفهوم دگرگونی بنبادی نظام از زشی انسان است، و با توجه به نمونه هایی مانند انسان جهانشمول و انسان بازیگر قابل درک هم هست.

چنین رخدادی به معنای پیدایش تغییرات شگر فی در زمینهٔ اخلاقی و سیاست اجتماعی زندگی بشر است. تغییر در زمینهٔ اخلاقی به طور طبیعی بینش مبتنی بر دیگر دوستی و بشر دوستی را دربر خواهد داشت. به عبارت دیگر، خودخواهیهای مسخره آمیزی که انسان غالباً با آن مواجه می شود، عمدتاً ناشی از بیم از کمبودهاست، هرچند که خود این ترس در برخی مواقع ناشی از توهم است. دگرگونی در زمینهٔ سیاست اجتماعی راه گشای ارزشهایی مانند مساوات طلبی (که تقاضای حقوق برابر برای زنان نیز جزو آن به شمار می آید) و تقبل مسئولیت از سوی فرد در قبال مسائل اجتماعی خواهد شد. مدلل ساختن پیوند ارگانیک (حتی نحوهٔ تکوین) این ارزشها با یکدیگر و بینشهای مرتبط با آنها کار دشواری نیست. بنابرایین اگر گسترده ترین معنای انسانگرایی را به منزلهٔ چارچوب ار تباط در نظر گسترده ترین معنای انسانگرایی را به منزلهٔ چارچوب ار تباط در نظر گیریم، عمارگ با نوعی نظام ارزشی مواجه می شویم که در جهت مشبت مشبت

گرایش به دگرگونی دارد. این دور نمای جالبی است. نباید فراموش کنیم که در اینجا موضوع صرفاً بر سر یک احتمال است، اگرچه امکان تحقق آن بیش از هر زمان دیگر میسر شده است. انقلاب صنعتی در این ارتباط نیروی محرکهٔ قدر تمندی است، اما در نهایت عملکرد آگاهانهٔ انسان است که نتیجه را تعیین می کند.

اولویت و تقدم «هستی» به مثابه یک ارزش (یعنی ارزشی که نشانگر این است که انسان چیست و چگونه است) پیامدهای دیگری نیز در زمینهٔ معیار ارزش اجتماعی پدید خواهد آورد. در این باب مایلم نکاتی را ذکر کنم. این جهش (در اینجا با تغییرات واقعی و اصیل کیفی روبرو نیستیم) به کار خلاقه «اصالت» می بخشد و بدین طریق منزلت والایی برای موجدین آن روشنفکران ایجاد می کند. امروزه کشورهایی وجود دارند که در آنها دانشمندان و خردمندان به طور عام و روشنفکران به طور خاص (بسمعنای دانشمندان و خردمندان خلاق) به علت سنت و سوابق تاریخی شان از موقعیتی ممتاز و منزلت اجتماعی بی نظیری برخوردارند. ولی جوامعی نیز یافت می شوند که در آنها «روشنفکران» مورد بی حرمتی قرار می گیرند.

وضعیتی که توصیف شد در کشورهای فوق صنعتی به طور جدّی بهبود خواهد یافت. اگر به جای «بودن» «داشتن»، به ارزش اصلی تبدیل شود، منزلت اجتماعی فرد نیز باید نتیجتاً بهوسیلهٔ عملکرد خلاقهٔ اجتماعی اش تعیین شود. هرچه ایس عملکرد ارزش بیشتری کسب کند، موقعیت اجتماعی عاملان آن نیز ارتقا می یابد. طبیعتاً از ایس وضعیت نه فقط دانشمندان، خردمندان و هنرمندان به معنی وسیع کلمه، بلکه همچنین افزادی که به سیاست، سازمان دهی زندگی اجتماعی و نظایر آن اشتغال دارند بهره مند خواهند شد. به عبارت دیگر، کلیهٔ کسانی که فعالیت آنها

خصلت روشنه کرانه حکلاقه دارد. این امر ناشی از تغییر در اساس و بنیان نظام ارزشی است. این تغییرات نظام ارزشی جدید را در زندگی انسانها و وضعیت شناخته شدهٔ اجتماعی شان تئبیت خواهد کرد. بدون شک، افرادی را می توان در شمار هو اخواهان نظام ارزشی جدید به حساب آورد که این وضعیت جدید موجب ارتقای موضع اجتماعی شان می شود و احتمالاً تعداد این افراد کم هم نخواهد بود این خود یکی از شرایط تحقق و تثبیت این نظام است.

امروزه آزادی به مثابه یک ارزش دارای عملکردی است که در سلسله مراتب ارزشهای پذیرفته شدهٔ اجتماعی نقش بزرگی در ادراک و احساس فرد ایفا می کند. اینکه آیا آزادی می تواند سطح توقع اجتماعی افراد را برآورده کند یانه به مضمون و نوع نیازهایی بستگی دارد که در طول تاریخ شکل گرفته اند. آزادی، هنگامی که ضرورت آن از سوی انسانها حس نشود دیگر یک ارزش واقعی نیست. یکی از دلایل پیشرفت اجتماعی این است که باید نیازهای جدیدی به وجود آید و از طریق آنها ارزشهای جدیدی در دریافتهای انسان پا به عرصهٔ وجود گذارد. یک چنین روندی، به علت تغییراتی که انقلاب صنعتی معاصر در حیات اجتماعی ایجاد کرده است، در حال نضج گرفتن است. ار تباط این روند بیا مقولهٔ آزادی به مثابه یک ارزش در این است که این روند موجب تقویت حس آزادی خواهی می شود. استقلال مادی همه جانبه ناشی از انقلاب صنعتی و نیز نیاز عینی می شود. استقلال مادی همه جانبه ناشی از انقلاب صنعتی و نیز نیاز عینی راستای تقویت و تشدید حس آزادی خواهی عمل خواهد کرد.

اگر به اهمیت علم به مثابه ابزار تولید وقوف یابیم، متوجه می شویم که جامعه باید آگاهانه تمام کوشش خود را صرف تنضمین بهترین شرایط تکامل علم کند. ولی نمی توان دهمانگونه که به مناسبت دیگری متذکر

شدیم \_ آزادی را در حوزهٔ دانش محدود کرد، چه برسد به آن بخش از دانش که به طور مستقیم با تولید و سایل خاص زندگی انسان مر تبط است. با میل به گسترش و توسعه است که آزادی خود را معین و مشخص می کند و نیاز به آن در کلیهٔ حوزه های فیعالیت بشری تعمیم و گسترش می یابد. بنابراین، تفسیر جدید ما از این مقوله، آزادی را در نظام ارزشها تبدیل به ارزش جدیدی نمی کند \_ البته به این معنا کلیهٔ ارزشهایی که در بالا از آنها صحبت شد نیز ارزشهای جدیدی نیستند. از این رو، آزادی فقط ارزشی است؛ چرا است که تأثیر و تأثرش شدت خواهد یافت. این موضوع مهمی است؛ چرا کمه هممزمان با آن نیروهایی که حامل ارزشهای دیگری اند و وجه مشخصه شان ضدیت با آزادی است آغاز به عمل خواهند کرد.

در این مورد می توان بیش از هر چیز از تلاش برای اجتماعی کردن شکل زندگی مردم نام برد. درواقع این تلاشی است بسیار طبیعی که با توجه به گرایش موجود در جهت انزوای زندگی فردی و بیگانگی ناشی از آن، که به اشکال جدید فعالیت افراد در جامعهٔ انفورماتیک وابسته است، کاملاً قابل درک است. صور مختلف گردهم آیی گستردهٔ افراد و کوشش برای تجربهاندوزی جمعی، که به خصوص امروز در مورد جوانان قابل مشاهده است، واکنشهایی است طبیعی در قبال وضعیتی که به بیگانگی از خود منجر میشود. همچنین قابل درک است که با رشد جوانان و تشدید مظاهر از خود بیگانگی در زندگی انسان، که به نصوی ناشی از توسعهٔ تکنیکهای ارتباطی و تولیدی جدید است، تلاش برای یافتن شکل زندگی جمعی تشدید شود. باز هم تکرار میکنم: چنین تلاشی به خودی خود نمی تواند منفی باشد، مگر اینکه همزمان نیروها و جنبشهای سیاسی از وجود گرایش برای اجتماعی کردن زندگی جمعی جهت مبارزه با دموکراسی بهره برداری کنند. همانگونه که هنگام بررسی مسئلهٔ دگرگونی

اشکال سیاسی جامعه نتیجه گرفتیم، به احتمال قریب به یقین، باید در انتظار مقاومت شدید طبقهٔ مالک و صاحب امتیاز در حال زوال باشیم. این مقاومت بیش از هر چیز به مقابله با موج تغییرات خواهد پرداخت. با توجه به این موضوع است که مخاصمه بین گرایشهای دموکراتیک و تو تالیتر در جامعهٔ جدید قابل درک است. گرایش اخیر (تو تالیتر) مطمئناً از جانب طبقهٔ مالک در حال احتضار، برای مبارزه و مقابله با تغییراتی که در ساختار جامعه در حال تکوین است، مورد سوءاستفاده قرار خواهد گرفت. در این ار تباط، هرگونه گرایش اشتراکی می تواند (در بالا بدان اشاره شد) زمینهٔ روان شناسانه ای برای گرایشهای تو تالیتر و ارزشهای ضددموکراتیک می تواند با آن تلقی شود.

برای جلوگیری از این مخاطرات باید این پدیده را شناخت؛ البته نه بدین دلیل که مثلاً انسان به گرایش از خود بیگانگی با نظر منفی می نگرد، بلکه فقط به این معنی که این گرایشها و تحولات مثبت از سوی نیروهای تو تالیتر مورد سوءاستفاده قرار نگیرد. این روند می تواند به شکل برخورد ارزشهای گوناگون یا حتی نظامهای ارزشی متفاوت جلوه کند. و نکته همین جاست. باید کاملاً حضور ذهن داشت که کلیهٔ این رخدادها، امری که در آیندهای نه چندان دور اتفاق خواهد افتاد، می تواند خصلت خصمانه پیداکند. درک حقیقت و ماهیت این تخاصم و به کارگیری آن در عمل یکی از عوامل اصلی تعیین چگونگی سرنوشت این برخورد در این یا آن راستا است. باید دانست که این منازعات نظام ارزشها را دربر خواهد گرفت و راه حل آن به عملکرد آگاهانهٔ افراد و جانبداری هشیارانهٔ یکی از طرفین مخاصمه بسنگی دارد. بنابراین مشخص می شود که حتی قلمرو ارزشها نیز از درگیریهای اجتماعی و منازعات مرتبط با آن کیاملاً «مصون» نیست.

در ارتباط با مسئلهٔ ارزش، نکتهٔ بینهایت مهمی به به نظر من باقی می ماند که باید در مورد آن صحبت کرد و آن اعتقاد مذهبی است که به منزلهٔ یک ارزش در جامعهٔ انفور ماتیک آینده مطرح است. چنین ادعایی از سوی یک مارکسیست معتقد بی شبهه حیرت آور است و از این رو باید فوراً به اقامهٔ دلیل و برهان پرداخت.

درواقع انواع مختلف پیشداوری وجود دارد؛ برخی به نیروهای مابعدالطبیعه متکی است. ولی پیشداوریهایی نیز وجود دارد که ناشی از استنتاج مبتنى برقياس وتفكراتي استكه برحب اتخاذ مواضع شخصي و دلخسواه ایسجاد شده است. «پیشداوری» مبتنی بر عقل، به گروه پیشداوریهای اخیر تعلق دارد و براساس آن توسعه و گسترش دانش و شناخت علمي خودبه خود به از بين رفتن اعتقاد مذهبي منجر خواهد شد. این موضوع حهمانگونه که تجربه نشان داده است حاندرست است. علت این اشتباه این است که گویا شناخت علمی کلیهٔ زمینه های علایق و مسائل بشر را فراخواهد گرفت. در حالی که اصلاً چنین نیست؛ چراکه علم و شناخت ناشی از آن هرگز مطلق نیست؛ اینها دارای حدود و ثغور معینی هستند و فراتر از این قلمرو بی اطلاعی آغاز می شود حتی اگر فقط برای یک دورهٔ گذرا؛ چراکه تکامل و گسترش شناخت انسان این مرزها را همیشه به عقب می راند. بنابراین حقیقت علمی ویژگی یک فرایند بی پایان را دارد و جریان آن یادآور قضیهٔ مماس ازلی در ریاضیات است که در پایان همیشه «مانده»ای باقی میماند که برای تفکر علمی جدی رسوخناپذیر

توضیح این پدیده، گرچه موجب رنجش طرفداران «حقیقت مطلق» خواهد شد. مشکل نیست، ولی جای چنین توضیحاتی اینجا نیست. فقط کافی است به این واقعیت به خوبی توجه شود که انسان صاحب دانش

«کامل» و «مطلق» نیست و به استثنای برخی تکرار معلوم اکه بدیهیات ریاضی نیز از همین قبیل است کسب چنین دانشی هم یکباره امکانپذیر نیست. دانش کامل بشری فقط در یک روند تکاملی پایانناپذیر می تواند قابل تصور باشد. از اینرو نتیجه می شود که در هر مرحلهای از تکامل «کمبود»هایی وجود خواهد داشت که انسان نه از طریق پاسخ مشخص به آن، بلکه از طریق سؤال کردن می تواند برای رفع آن تلاش کند.

بهطور كلى، صرف نظر از تبيين مسائل بدين شكل، واقعيت اين است که انسان به این مسائل بهطور علمی، چه به روش اثبات پذیری و چه ابطال پذیری، نمی تواند پاسخ دهد. بوزیتیویستهای جدید می خواستند این نوع موضوعات و مسائل راکلاً از حوزهٔ علم بزدایسند؛ بدینسان که بررسی آنها را «ممنوع» دانستند و آنها را در شمار «شبه موضوع» محسوب كردند. أنكاه يوزيتيويستها عملاً كل فلسفه را به منزلة بخش «مـتروكه» از جرگهٔ علم حذف كردند (آنها فلسفه را متافيزيك ناميدند). اين نوع راه حلها ارزش چندانی ندارند؛ چراکه مسائل باقی می مانند و به هیچوجه «غیر مجاز» شمردن امری نمی تواند انسان را از اندیشه، مثلاً دربارهٔ ایسنکه آیا نیروی مابعدالطبیعه و رستاخیزی پس از مرگ و جود دارد یا خیر و اینکه خوب و بد چه مفهومی دارند و نظیر آن، بازدارد. طبیعتاً این مسائل برای علم «شبه موضوع» اند و نمی توان به طور دقیق به آنها پاسخ علمی داد. اما این اعتقاد اصولاً از کجا پیدا شده است که علم باید کلیهٔ مسائل مربوط به حيات انسان را فراگيرد و به آنها پاسخ دهد؟ البته چنين نيست و ما قبلاً هم متذكر شديم كه علم قادر به ارائهٔ حقيقت كامل و مطلق به انسان نيست ــو در هیچیک از مراحل تکامل انسان نیز موفق به چنین عملی نخواهد شد. بنابراین چنین «نقصی» باب اظهار نظر را برای افرادی مانند تایلارد دو شاردن میگشاید. براساس نظر وی، اگر شناخت فرایندی بی انتهاست، پس می توان موجودیت نقطه ای مثل «امگا» را هم پذیرفت. البته هیچکس نمی تواند این ادعا را تأیید یا رد کند؛ ملاحظه می کنید یک «شبه موضوع» دقیقاً پوزیتیویستی.

يس مسئله فقط اين است كه أيا در عصر جديد انسانهايي وجود خواهند داشت که به ایمان مذهبی نیاز داشته باشند؟ بدون شک پاسخ این سؤال مثبت است و این افراد تعدادشان از امروز هم بیشتر خواهد بود. این نظر مبتنی بر تجربه است. در مشاهدات و بررسیهای عملی مشخص شده است که بخش بزرگی از درصد معتقدان در بین دانشمندان را علمای علوم طبيعي و علوم دقيقه، به خصوص در زمينهٔ اخير، تشكيل مي دهند. ضمن اینکه «پیشداوری» دیگری هم، که به زمینهٔ عقل گرایی تعلق دارد، با ناکامی مواجه می شود. طبق این نظر، شناخت ژرفتر طبیعت موجب از میان رفتن مذهب خواهد شد. ولي درست همين دانش نشان مي دهد كه شناخت بشرى تا چه اندازه ناقص است. به عنوان نمونه، علاقهٔ مفرط به تبيين مقولهٔ بی نهایت در ریاضی موجب ایجاد گرایش به عرفان و مذهب اهل باطن در بین ریاضی دانیان شده است. گواه مدعای میاگزارشهایی است که از صاحب نظران و محققاني كه در اين زمينه مشغول تفحص و بررسي اند به ما رسیده است. با این حال این حقیقت دارد که هر چه بیشتر دربارهٔ واقعیت بدانیم افق متمایزکننده در این زمینه، یعنی خطی که مرز بین آگاهی و ناآگاهی، دانش و جهل ماست، مشخص تر می شود. به هر حال به احتمال قریب به یقین می توان پیش بینی کرد که چنین بینشهایی افزایش خواهند یافت و در پی آن انسانها راغب خواهند شد تاکمبود و بی اطلاعی در علوم مثبته را از طریق توسل به اعتقادات مذهبی جبران کنند. طبیعتاً مضمون این اعتقاد گزیده تر و تلطیف شده تر خواهد شد. این اعتقاد لفاف خرافات و باورهای بدوی و تصویری راکه مختص «اذهان حقیر» است، به دور خواهد افکند و درست به همین علت به صورت اعتقادی ژرف باقی خواهد ماند.

در این میان نه تنها «نقایصی» دانش مثبت و «توسیل» روان شناسانه و قابل درک انسانهای عصبی و نیازمند آرامش در جهت اعتقادات مذهبی عمل میکند، بلکه این جهت به علت ضرورت خنثی و تعدیل کردن عناصر ناخویشتنی در وضعیت انسانی جدید جامعهٔ انفورماتیک تشدید نیز می شود. این عوامل رو ما می پذیریم که آنها متعدد و دارای قدرت تأثیرگذاری فراوان خواهند بود میتوانند چارچوب الزام آوری برای «زندگی مشترک» به و جود آورند. پس برای تحقق این هدف چه چیز بهتر از آرمانهای متکی بر باورهای مذهبی است؟ ما در حال حاضر نیز شاهد موفقیت فرقه های مذهبی در بین جوانان هستیم (که ذکر آن رفت)؛ به خصوص فرقه هایی که به ذکر و مراقبه می پردازند. آیا فردا با پدیده های جدیدی روبرو نخواهیم شد، پدیدههایی که بر دنیای بزرگسالان نیز تأثیر گذارده و آن را فراگیرد؟ هماکنون در ایالات متحد آمریکا نیز فرد بیاعتقاد غیر موجه بهنظر می آید؛ درست مانند اینکه در بین افرادی که با لباس رسمی در یک مجلس ضیافت شرکت کردهاند به یکباره انسانی سرایا عریان راه یافته باشد. با این همه، ایس روند می تواند بسرای کلیساهای رسمی، با هیئت کنوئی شان، خطر آفرین باشد. درواقع کار فرقه هایی قرین موفقیت خواهد بود که بتوانند برای اعضای خبود حس تنجربه، ادراک و عاطفه و یا جذبه و مراقبهٔ مشترک را فراهم کنند.

ما به پایان بررسهای خود در باب چگونگی نظام ارزشها در شرایط نوین جامعهٔ انفورماتیک رسیده ایم. در یک مورد تردیدی وجود ندارد: جامعهٔ انفورماتیک از بیخ و بن تغییر خواهد کرد. آیا این تغییرات با توجه به ارزشهای انسانی در راستای بهبودی قرار دارد؟ احتمالاً پاسخ مثبت است. در ضمن نباید فراموش کرد که انسان جهانشمول و انسان بازیگر این قابلیت را هم دارد که در نظامهای تو تالیتر به صورت متحدالشکل به ایفای نقش پردازد. جامعهٔ انفورماتیک به طور خودکار بهشت را تضمین نمی کند. و درست همین موضوع را مایلیم مورد بررسی مختصری قرار دهیم و به جمع بندی کو تاهی از آنچه تا به حال عرضه شد، بپردازیم.

# ييكفتار

# تحقق یک جامعهٔ أرمانی ــ اما کدامین؟

از همان آغاز این بررسیها قصدمان این بودکه از جذبهٔ فریبندهٔ موضوعات علمي ـ تخيلي بگريزيم. ضمن اينكه به اندازه كافي دلايل مستدل و «مستحکم» در اختیار داریم تا بتوانیم روند تکامل اجتماعی را برای چند دهه، بدون ایسنکه اغوا شویم، پیشگویی کنیم. طبیعتاً این چنین پیش بینیهایی فقط به صورت فرضیات یا احیاناً راه حلهای جایگزین برای مسائلی که فراروی بشرند، عرضه میشود. زیرا روند تکامل هرگز ساده و بدون گذار از راههای پربیچ و خم جریان نمی یابد و همیشه معضلاتی پیش خواهد آمد که حل آن منوط به تصمیمات و فعالیتهای بشر است. و راستای این فعالیتها را نمی توان حتی با عنایت به تعداد کثیر متغیر هایی که مطرح می شوند به صورت کاملاً مشخص تعیین کرد، ولی در مورد خو د موضوعات و واقعیتهایی که اساس و شالودهٔ فعالیتها را تعیین می کند، چنین نیست و در این زمینه می توان به طور مشخص به گفتگو پرداخت. بدون تردید، می توان نتیجه گرفت که انقلاب صنعتی دوم کشورهای صنعتی را به جوامعی تبدیل خواهد کرد که مشخصهٔ آنها رفاه کلیهٔ اقشار جامعه در سطحی غیر قابل تصور است (بدون اینکه بیکاران ساختاری را

نادیده انگاریم). در عین حال دانش به چنان قلهٔ رفیعی دست خواهد یافت که هرگز در تاریخ نظیر نداشته است. در ضمن جهان به یُسمن کثرت اطلاعات و بیدایش جوامع انفورماتیک، بهصورت یک کلیت واحد و عميقاً به هم مرتبط درخواهد أمدكه به تبع آن كلية مسائل خصلت فراكير و جهانشمول به خود می گیرند. کافی است که این دورنمای عام به صورت مشخص تحقق یابد که البته چنین امری به رؤیاپردازی و ترسیم چشماندازی با قبصرهای برنی اعتجاب برانگیز نیاز ندارد تا دنیای سحرآمیزی را مشاهده کنیم که در آن مرز بین تنحلیل صرفاً علمی و علمی \_ تخیلی زایل می شود. اگر چشمانداز حال را مورد مسلاحظه قرار دهيم، جهان آينده واقعاً به صورت علمي دتخيلي به نظر مي آيد. كافي است به صفحات مونیتور نظری بیندازیم تا شاهد اطلاعات و برنامههای بسیار گستردهٔ علمی و دقیقی باشیم که در زمینهٔ تکامل و توسعهٔ تکنولوژی در دهههای آینده، در انستیتوهای متعدد و معتبر علمی، آن هم با دقت غیر قابل وصفی، طراحی و برنامه ریزی شده اند. هرچند امر و زه سرعت توسعه و تکامل نیز به خودی خود برای ایجاد یک دنیای شگفتانگیز کافی است، عامل شتاب زمان را هم باید به این روند اضافه کنیم. در ضمن باید به خاطر سبرد که کلیهٔ مسائل و موضوعاتی که ما در حال حاضر در چارچوب آینده شناسی مطرح می کنیم، برای نوزادانی هم که تازه چشم به جهان گشودهاند و یا حتی برای جوانان امروزی بهصورت واقعیتی ملموس درخواهد آمد.

در گذشته به جای کاربر د واژهٔ علمی مستخیلی از لغت اتوپیا (آرمانشهر) استفاده می شد. اتوپیا نقش یک الگوی اجتماعی را داشت که غیرواقعی بودن آن غالباً پذیرفته شده بود. امروزه در دورهای زندگی می کنیم کمه جوامع آرمانی به واقعیت تبدیل می شوتد، مامی توانیم جامعهٔ انفور ماتیکی

را، کسه بهزودی در دسترس ما قرار خواهد گرفت، جامعهٔ آرمانی به شمارآوریم. گرچه جنبهٔ فنی و اعجاببرانگیز روند خودکارشدن دستگاهها و تکنولوژی اطلاعات مشهود است و دامنهٔ سحرآمیز این روند از تخیل نویسندگان، مثلاً قصهٔ هزارویک شب و رؤیاهای مشابه آن، فراتر خواهد رفت، مسئلهٔ کیفیت اجتماعی جامعهٔ انفورماتیک نامعلوم باقی می ماند: ما جامعهای آرمانی را تحقق خواهیم بخشید، اماکدامین را؟

خوشبختانه پاسخ این سؤال هنوز مشخص نیست در این زمینه هنوز هیچ چیز تعیین نشده است. براساس تفحصات و بررسی هایمان در این نوشته، می دانیم که در کلیهٔ پیامدهای اجتماعی انقلاب صنعتی معاصر پا انقلاب علمی ـ فنی (که در مورد این اصطلاح نیز اگر بیشتر مورد تأیید دیگران باشد موافقیم) و مسائل مربوط به آن، راه حلهای ممکن و جایگزینهای محتملی در انتظار ماست. آنچه در این باره بهصورت مشخص می توان گفت این است که انتخاب یک راه حل و یا یک جایگزین مشخص فقط از سوی انسان باید انجام گیرد. آینده نه به صورت قدری و جبری و نه از طریق توسعهٔ فن و صنعت، بلکه فقط به دست انسان، که خالق آینده است، تعین میپذیرد. در طول تاریخ تکامل، انسان خودآفرین عرصهٔ هستی و تقدیر را رقم زده است. البته انسان نمی تواند سرنوشت خود را به دلخواه بیافریند، ولی در شرایط معین و همگام با ضرورتها می توانید در چارچوب جایگزینهای ممکن آزادانه دست به انتخاب بنزند. البته برای فلاسفهای که معتقد به «اختیار بی حد و حصر» انسان در ساختن تاریخ خویش و سرنوشت خویشاند، آنچه گفتم ناکافی به نظر می رسد. ولی این اعتقاد مبتنی بر فرضیات غیرواقعی است؛ ترهاتی کمه فقط می تواند از توهمات فیلسوفانه نشأت گرفته باشد. با این حال، کار انتخاب از میان راه حلهای جایگزین برای کسی بس سترگ است که واقعیت را نبه به

صورت توهمات، بلکه از دید انسان خود آفرین انسانی از گوشت و خون درک می کند که نه تنها تابع قانونمندی های طبیعت، بلکه تابع تکامل اجتماعی نیز هست.

و انسان برای اینکه بتواند در جهت خودسازی و استفاده از راه حلهای ممکن عمل کند، به بیش از این احتیاج ندارد. جامعهٔ انفورماتیک شرایط لازم را برای سعادت بیشتر بشر ایجاد خواهد کرد. این جامعه علت اصلی کیفیت نازل سطح زندگی توده های مردم، یعنی فقر یا دست کم محرومیت، را از صحنهٔ حیات خواهد زدود. جامعهٔ انفورماتیک انسانها را از کار سخت جسمانی و انواع اشتغال یکنواخت و مخرب روان آزاد خواهد کرد؛ و بدین سان امکان تحقق بافتن شخصیت انسان را فراهم خواهد کرد. و ایس نیز اوقات فراغت ضرور را برای تکامل و تعالی انسان و پیشرفت شگرف دانش برای وی به ارمغان خواهد گرفت. سایر امور به خود انسان، به فعالیت است در اختیار وی قرار خواهد گرفت. سایر امور به خود انسان، به فعالیت فردی و اجتماعی، به ویژه به فعالیت اخیر، وی بستگی دارد. از این رو، در این سطور پایانی توجه خود را به این نکته معطوف میکنیم.

خصلت فردی و اجتماعی انسان و متعاقباً دورنمایی که به عنوان هدف زندگی برمی گزیند، همیشه یک مقولهٔ اجتماعی است و وابسته به نظام ارزشهایی است که جامعه به وی منتقل کرده است. انسان خود آفرین خالق سرنوشت و حیات خویش است ولی فقط به منزلهٔ فرد اجتماعی، به عنوان شخصیتی مخلوق جامعه. از سوی دیگر، جامعه هم چیزی نیست به خزشبکهٔ پیچیده ای از تأثیر و تأثر و شرط و شروط متقابل، چیزی مخلوق انسان، چیزی آفریده شده به دست بشر. ولی انسان هم آن چیزی است که هست: انسان در تکامل و تحول خویش از رهگذر تربیت، زبان، الگوهای شخصی، نظام ارزشها، قالبهای ذهنی و نظیر آن به جامعه الگوهای شخصی، نظام ارزشها، قالبهای ذهنی و نظیر آن به جامعه

وابسته است و به دنبال نقشی که در این شبکهٔ بغرنج روابط اجتماعی پیدا کرده است، به نحوی جدایی ناپذیر با جامعه گره خورده است.

بدین مفهوم انسان همیشه مجموعهای از مناسبات اجتماعی است و این خدمت عظیم کارل مارکس است که برای نخستین بار به این حقیقت دست یافت و آن رابیان کرد. انسان به هیچوجه در تصمیمات خود «بهطور مطلق» آزاد نیست. انسان به صورت لوح سفید پا به جهان نمی گذارد، حتی برعکس، انسان از بذو تولد با علایم بیشمار و پیچیده در کد ژنتیک تعین یافته است. همانگونه که فرانسوا ژاکوب به درستی متذکر شده است، انسان در تداوم تحول خویش با کدهای فرهنگی برگرفته از اجتماع اسری که اهمیت آن کمتر از کد ژنتیک نیست ـ تعین می پذیرد. بنابراین انسان لوح سفید نیست. وی حامل دو مشخصه است: کد ژنتیک و فرهنگی. در بین این دو وابستگی بغرنج، تأثیرات متقابل و حتی درگیری وجود دارد. انسان خودآفرین ماکاملاً هم مستقل نیست. شخصیت «کاملاً آزادی» هم نیست که بتواند به هر نحو که می پسندد، عمل کند. ایس انسان دارای اختیارات مشروطی است و دامنهٔ این اختیارات را قانون اساسی محدود کرده است (در این حالت حتی دو رشته قانون و جو د دارد). ولی وی در عین حال آزاد است؛ اگرچه، آزادی وی بهنحوی که در برخی از مکاتب فلسفی فرموله شده است، به مفهوم درک ضرورت باشد. اگر انسان حد و مرز آزادی اش را درک کند، می تواند بر آنها فایق آید. به هر حال، ضرورت راههایی پیش پای انسان میگذارد که وی می تواند بین آنها آزادانه انتخاب کند. و انسان مطمئناً قادر به این عمل است و آنچه مد نظر ماست نیز همین است. اما برای اینکه انسان بتواند آگاهانه انتخاب کند، باید امکانات خود را بشناسد و به پیامد اعمال خویش واقف باشد. و در اینجا بار دیگر جامعه به صورت: صحنهای ظاهر می شو د که نشان دهندهٔ پیوند «فر د ـ جامعه» است که همیشه

نيز چنين بوده است.

بدیهی است که انسان می تواند آگاهانه عمل کند، ولی این فقط در مورد افراد خلاق مصداق دارد و به ندرت هم پیش می آید. معمولاً چنین است که این آگاهی باید از «بیرون» به انسان منتقل شود. چنین فعالیتی را می توان به عنوان کار تبلیغی و ترویجی، به بهترین معنای آن، به شمار آورد. و بدین سان به آخرین قسمت نوشته می رسیم.

اگر تغییراتی را که هماکنون در شرف تکوین است مورد توجه قرار دهیم، تغییراتی که در سالهای آینده سرعت بهمراتب بیشتری خواهد یافت و در جامعهٔ انفورماتیک به مرحلهٔ بلوغ خواهد رسید، می توانیم به مسئولیت عظیم خود هم سیاسی و هم اخلاقی به برای روشن کردن اذهان بشری و انتجام دادن عملکر دهای ضروری واقف شویم. این مسئولیت را آن نیروهای اجتماعی باید به دوش بکشند که مردم را به نحوی سازمان می دهند و از اعتمادشان برخوردار نند. من در اینجا به احراب سیاسی پیشرفته و مترقی، به ویژه احراب کارگری، سندیکاها و همچنین سیاسی پیشرفته و مترقی، به ویژه احراب کارگری، سندیکاها و همچنین اجتماعی می بردازند. ولی متأسفانه در این جهت تقریباً هیچ تلاشی به بخشم نمی خورد؛ هرچند که هماکنون نیز تا حدی وقت به بطالت گذشته بخشم نمی خورد؛ هرچند که هماکنون نیز تا حدی وقت به بطالت گذشته است و اگر بخواهیم اصطلاح شطرنج بازان را به کار بسریم «ضیق وقت» داریم. شاید در این زمینه بتوان بیانیهٔ منتشر شده از سوی پاپ جان پل دوم را مستثنا کر دا.

برای تحقق تدابیر لازم و بسیار فوری در این زمینه، باید احزاب و نیروهای اجتماعی، به سهم خود و در وهلهٔ نخست، اهمیت رخدادهای

<sup>1.</sup> Laboren exercens

نوین را دریابند و در مقیاس بین المللی در راستای الزامات اجتماعی شان به تبلیغ و ترویج بپردازند. این احزاب و جنبشها باید خود را از قید و بند قالبهای سنتی رها کنند. در غیر این صورت، این خطر وجود دارد که هرگونه تلاش و فعالیتی به هرج و مرج منجر شود و روند منظم رخدادهای تاریخی را به هم زند؛ به خصوص اگر در نظر بگیریم که در تاریخ بادها همیشه طوفان زایند.

### نمايه

17A . 1 9AF انسان بازیگر، ۱۷۵، ۱۸۸، ۱۸۹، ۲۰۵، ۲۰۵ آرزانتین، ۱۱۸، ۱۱۸ انسان تلاشکی ۱۷۵ آزا*دی،* ۱۹۸ انسان جهانشمول، ۹۵، ۱۵۵، ۱۷۲، ۱۷۳، ۱۸۱ آلمان، ۱۸۶ 11. PAL 391. 6.7 آمریکا، ۳۵ انسان خو دآفرین، ۱۸۲، ۲۰۹–۲۱۱ آنارشیسم، ۸۹ انسان کاوشگر، ۱۵۵ آنگولا، ۱۱۶ انفورماتیک، ۲۰۹ آینده شناسی، ۲۰۸، ۲۰۸ انقلاب انفورماتیک، ۹۰، ۹۰۰، ۹۰۶، ۱۰۷، آینده شناسی اجتماعی، ۴۴ 146 آینده شناسی واقع گرایانه، ۱۷۵ انقلاب تكنولوژيک، ۲۵ اتریش، ۵۰ انقلاب سه گانه، ۳۱، ۴۲، ۵۱، ۷۸، ۷۷ ارزش، ۱۹۱، ۱۹۷، ۱۹۸، ۱۹۸، ۲۰۱ انقلاب سيبرنتيك، ۴۵، ۷۱ ارزش شناسی، ۱۹۲،۱۹۱ انقلاب صنعتی، ۲۵، ۳۶، ۲۷، ۴۰، ۴۵، ۴۶، ۸۸، استراليا، ١٢٥ 10-90 . 7, 79, 14, 74, 44-12, 72, 72, 72, اعتقاد مذهبی، ۲۰۱ VA AM YP. TP. 6P. Y-1. 6-1. YI 1.: 611. اقلاطون، ۱۶۷ 111-716 . TI TTI 276 KTI 1715 اگزيستانساليسم، ١٣٥، ١٣۶ 771, 771, 771, 771, 781, 781, 781, الجزاير ، ۱۱۸ ، ۱۲۰ 7+4. X+1. V.14. A+7 امپرياليم، ٧٤، ٧٥ انقلاب صنعتی دفنی، ۲۶، ۲۷، ۱۵۷ انترناسيوناليسم، ١٠٤ انقلاب علمي دفني، ۲۰، ۸۱ انسان اندیشمند، ۱۱۳،۱۱۲

انقلاب فرمنگی، ۱۱۹ 171, 171, 771, 721, 871 انقلاب ميكر والكتر ونيك، ۲۶، ۲۷، ۲۹، ۵۴، ۵۴ جهان وطنی، ۱۰۴ چين، ۱۹، ۱۱۶، ۱۱۷، ۱۱۸، ۱۱۱، ۱۲۱، ۱۲۰ 174,00 خودگردانی، ۹۲ انگلس، ۷۹، ۸۸ دمو کر اِسے ،، ۱۳، ۷۰، ۲۱، ۷۴، ۷۶ ۷۶، ۷۷، ۹۷، ۸۰ اورول، جورج، ۶۷، ۱۴۷، ۱۴۸ ایتالیا، ۱۸۶ اید تولوژی، ۱۹، ۵۵ ۸۳ دو شاردن، تایلارد، ۲۰۳ اید تو لو ژیک، ۸۷ دولت، ۸۹ دیکتاتوری بر ولتاریا، ۱۳، ۷۹، ۸۰ ۸۴ ۸۶ ایمان مذهبی، ۲۰۳ باشگاه رم، ۷-۹، ۱۴،۱۱ روانشناسی اجتماعی، ۴۲، ۱۱۱، ۱۳۶، ۱۶۵، 149 برزیل، ۱۱۸،۱۱۶ زامیاتین، پوگنی، ۱۴۶ برگ، ۸۲ زبانشناسی اجتماعی، ۱۳۵ «به کدام سو میرویم»، ۱۰ زیست شناسی اجتماعی، ۱۳۴، ۱۳۴ بیکاری ساختاری، ۳۴، ۲۷، ۴۲، ۴۵، ۶۱، ۴۵، ۷۷، زيستشناسي مولكولي، ١٢٥ וצו, דצו, גדו, דצו, יפו, דפו, פפו, ژاین، ۲۲، ۲۲، ۱۸۶ 188 114 بیگانه هراسی، ۱۰۶ ژاکوپ، فرانسوا، ۱۱۳، ۲۱۱ *ژن، اندیشه و فرهنگ،* ۱۱۳ پاتريوتيسم، ١٠١ سبک زندگی، ۱۸۰-۱۸۳، ۱۸۵، ۱۸۷، ۱۸۸ يرو، ۱۱۶ سر مایه، ۴۷، ۵۶ پروتستانیسم، ۱۷۷، ۱۷۸ سرمایه داری، ۱۲ تصورات قالبی و عملکرد انسان، ۱۱۱ سوثد، ۴۶ تو تالیتاریسم، ۱۳، ۷۰، ۷۶، ۷۷، ۸۴–۸۸، ۱۰۹، سوئيس، ۴۸ 104 114 114 11 141 141 سوسياليسم، ۴۶، ۴۸، ۶۰ توماس، نورمان، ۲۴ سيبر نتيک، ۸۲ جامعهٔ انفو رماتیک، ۱۲، ۱۲، ۵۰ ۵۴، ۵۶، ۶۰ شاف، آدام، ۹، ۱۱-۱۳، ۱۵، ۲۲ 79. 64. PA 7P. 6P. 7P. 1 · 1 · 6 · 1 · 711 · شوونيسم، ۱۰۳ ٧٧١، ١٦١، ١٩١، ١٦١، ١٥١، ١٥١، ١٥١، شیلی، ۵۰ ٠٩١، ٢٩١، ٩٩١، ٩٩١، ١٨١، ١٨١، ١٨١، طبقه، ٥٩ PP1, 1.7, 7.7, 0.7, .17, 717 فئوداليسم، ٨٠ جسهان سسوم، ۱۴، ۲۸، ۱۱۵–۱۱۸، ۱۲۰–۱۲۷،

ماریتین، ۱۹۶ فاشيسم، ۷۷، ۱۵۱ مان بورگز، اليزابت، ٨ فرانسه، ۵۰ امحدودیتهای رشده، ۷ فرانكل، ويكتور، ۱۵۶ مىئولىت، ۵۸ فردگرایی، ۱۲۹، ۱۲۱–۱۴۳، ۱۵۰ مصر، ۱۱۶، ۱۱۸، ۱۲۰ فروم، اریش، ۴۴، ۱۱۲، ۱۹۶ مکزیک، ۱۱۸،۱۱۶ فرهنگ، ۹۵، ۹۶، ۷۷، ۹۰، ۱۰۱، ۱۰۱، ۱۱۱ منطق زندگان، ۱۱۳ فريدريشز، گونتر، ٩ فلسفة زبان، ١٣٥ مو زامییک، ۱۱۶ مهندسی ژنتیک، ۲۷، ۲۸، ۲۹، ۶۱، ۸۱، ۱۲۴ قشر ، ۵۹۰ میکروالکترونیک و جامعه، ۱۰ کانادا، ۲۴، ۶۲ میکروالکترونیک و جامعه -بدسوی روزهای کدژنتگ، ۲۷ كينگ، الكسائدر، ٧ بهترویا بدتر، ۹ نظام ارزشی، ۱۹۱، ۱۹۳، ۱۹۶، ۱۹۸ گرامشی، ۷۹ نيكاراگوئه، ۱۱۶ محروندريسه، ۵۶ لاک، ۱۳۵ نيوزيلند، ١٢٥ وبر، مأكس، ۱۷۷ لمسدن، چارلز ال.، ۱۱۲ لنين، ۲۷، ۵۸، ۷۹ وجدان کار، ۱۷۷، ۱۸۰، ۱۸۳ ونزوثلا، ۱۱۸ لورنتش، کنراد، ۱۲۵ ليسنكو، ٨١ ويليامز، ادوارد او ، ۱۱۳ هاکسلی، ۱۴۷ 145,6 يونسكو، ۱۶۷،۱۲۹ مارکس، کارل، ۲۰۷، ۵۶، ۶۰، ۱۳۴، ۲۰۷ مارکیسم، ۲۰، ۲۵، ۲۱، ۲۲، ۹۸، ۱۳۴

